## THE SACRED KURRAL

OF TIRUVALLUVA-NAYANAR Sage VALLUVAR, priest of thy lowly clan,
No tongue repeats, no speech reveals thy name;
Yet, all things changing, dieth not thy fame.
For thou art bard of universal man;

And still thy 'book' above the waters wan, Virtue, true wealth and joy, and being's aim, In sweetest mystic applets doth proclaim, Where winds sca-wafted palmy forests fan.

Haply undreamed of 'visions' glad thine eyes In realms be wond thy fabled 'seven-fold birth, And clouds of darkness from thy spirit roll;

While lands far off have heard with strange surprise Faint echoes of thy song. Through all the earth Men hail thee brother, seer of spotless soul.

[See Introd. i.-iv., vii., and the words காட்டு, பிறப்பு, and v. 34.]

# THE SACRED KURRAL

OF TIRUVALLUVA-NAYANAR WITH

INTRODUCTION, GRAMMAR, TRANSLATION NOTES LEXICON AND CONCORDANCE (In which are reprinted Fr. Beschi's and F.W. Ellis versions)

திருவள்ளுவநாயனர் அருளிச்செய்த திருக்குறள்

THE REV. G.U. POPE



ASIAN EDUCATIONAL SERVICES NEW DELHI \* MADRAS \* 1990

## **ASIAN EDUCATIONAL SERVICES.**

- \* C-2/15, S.D.A. NEW DELHI-110016
- \* 5 SRIPURAM FIRST STREET, MADRAS-600014.

Tamil 894.8111 T 557 X

ACC NO 5 2819

Price: Rs. 120

AES Reprint: 1980, 1982, 1984, 1990

First Published: 1886 ISBN: 81-206-0021-5

Published by J. Jetley for ASIAN EDUCATIONAL SERVICES C-2/15, SDA New Delhi-110016 Processed by APEX PUBLICATION SERVICES New Delhi-110016 Printed at Nice Printing Press Delhi-110051

## PREFACE.

I Am thankful, after so many years, to see, at length, the completion of this work, projected at the very outset of my Oriental studies—a work which has cost much time and labour, and completes the series of Tamil books by which I have tried to help forward the study of this admirable language among both Europeans and Natives.\*

It is primarily intended to make classical Tamil easier to English students, while to Native students it may afford means for a more comprehensive and fruitful study of their greatest classic author, who has sung of so many topics, Musueo contingens cuncta lepore, 'touching all things with poetic grace.' The Grammatical Introduction (pp. xv.xxiv.), together with the Handbook, and a careful use of the Lexicon and Concordance, aided by the English and Latin versions, will make iteasy to master the great work of this very influential teacher of men.+

These are-

Tamil Handbook for English Students, in three parts.
 Tamil Handbook for English Students, in three parts.
 Tamil Handbook for English Students, in three parts.
 Tamil Handbook for English Students.

5. · A Tamil Prose Reader.' with references to the Handbook. 6. 'A Tamil Poetical Anthology.' with references to the third Grammar.

These works can be obtained from the publishers of this book, and the Author will be glad to assist any student who will communicate with him, at the Indian Institute, Oxford.

† Since this work was sent to the pross. I have seen a charming little volume entitled, · Tales and Poems of South India.' from the Tamil, by Rev. E. J. Robinson. (T. Woolmer, 1885.) Had I known of this earlier, I should have felt it less necessary to publish mer, 1909.) Had I known of this earlier, I should have left it less becomes, we produce a translation. I cordially recommend this interesting and scholarly little volume. I have not seen the edition edited by M. Murugees Mutali and translated by J. Lazarus. (Madras, 1885.) In an elegant little volume of translations from Tamil ar hors, and other miscollanies, entitled Indische Sinnpflanzen und Blumen, by the late lamented Dr. Graul (Erlangen, 1865), the accomplished author has given translations in me.re.

<sup>1.</sup> A First Catechism of Tamil Grammar.' [In Tamil.] This was published in 1842. The C. V. E. S. alone has sold 350,000 copies. The C. R. S. and various Missionary Societies, and the Madras Government also, have

IV PREFACE.

Anyone living in India, and having the assistance of a Munshi, or Native teacher, should use also one of the editions published by from Outpur in Minim. The verbal commentary and paraphrase will be very useful; yet it is only by much loving thought and reiteration of the couplets themselves that their full force and beauty can be apprehended. The Commentary constitutes, in such cases, rather a pair of crutches than a pair of wings.

It would have been possible to illustrate each chapter with parallel passages from Sanskrit authors, from poets of many languages and times, and from Holy Scripture. This I have done here and there, especially where it might seem that the author was translating, as from Manu, for example; but, after careful study, and especially after comparison with Böhtlingk's Indische Spräche (which resembles the Kurral, though much of that collection is of more recent date than our poet), it would seem that, except the few I have indicated, it is not probable that Tiruvalluvar translated a cloka from Sanskrit.

I may say here that it is hard to discern the least reason to imagine (with M. Jules Vinson,\* Milanges orientaux, Sept. 1883. Paris: Leroux) that we have not before us the original work of the poet as he planned it. It is certainly not an anthology, but the perfect and most elaborate work of one master. The third part might be deemed separable, but the manner even there is quite peculiar to our bard. As one link in a chain of evidence, the following is remarkable. The poet uses Ganq nine times as equivalent to 'lady,' but never uses the same epithet twice. So with a composition of the poet is a studied variety in epithets throughout.

A brief notice of Father Peschi, the greatest of Tamil scholars, may be of interest. Father Constantius Josephus Beschius (Constantio Josepho Beschi) was an Italian Jesuit, and was appointed to the South Indian Missions in 1700, and died at Manaparai in 1742. He lived at Âvûr, near Trichinopoly, assuming the dress, and conforming to the habits of a Hindû guru. He studied Tamil, Telugu, Sanskrit, Hindustânî, and Persian; and from 1736 to 1740 we find him Dîwân, or chief minister (Ch. Lxiv.) to Chandâ Sahêb. [See my Text-Book of Indian nistory, 3rd ed. p. 270.]

of the choicest couplets of der tamulische Gnomen-Dichter Tiruvalluvar.' In the Maximes traduites des Courals de Tirou Vallouvar, by P. G. de Dumast (Nancy, 1854), the poetry of the Tamil bard is somewhat diluted; but the pamphlet is interesting.

<sup>•</sup> Speaking of the Cintâmani, he says:— On ne pourrait guère regarder comme antérieurs que le recueils de sentences morales intitulés Kural de Tiruvalluva et Nâladiyar; mais, à mon avis, ces recueils, sous leur forme actuelle sont des compilations relativement récentes.

In regard to the Naladi this is the case (Introd. p. xiii.); but not as to the Kurral.

His works : e numerous.

The Countrains. It was intended to serve as a summary of the Gospel history, and is full of legends. In style it is thoroughly Tamil. The student will find some fine passages; but, as a whole, it is monotonous.

Of his profes writings the very admirable Vidiyar Orukkam, வேதியர் ஒழுக்கம், ' he Duties of Catechists.' is the best. It is in part adapted from the writings of S. Gregory the Great; and is the best model I know for the student of Tamil prose.

His grar mars of high Tamil (செந்தமிழ்) and of low Tamil (சொடுந் தமிழ்) were written in Latin, but have been translated into English, the former by Mr. Babington, M.C.S., and the latter by Mr. Horst and Mr. Mahor He also wrote or edited a grammar in Tamil, தொன்னுல் விளக்கம்; and dictionaries in Tamil-French, Tamil-Portuguese, and Tamil-Latin; and one of the poetical dialect, called the சதாகராதி, 'The four-fold Dictionary.'

The Adventures of Guru Noodle (山水山水南海海河) is a very amusing story in eight chapters, intended to ridicule the native Rabbis, whom, however, he did not disdain to imitate pretty closely in many things. This is translated into many native languages; and an edition, with English translation, vocabulary and praxis, was published in London, in 1832, by Mr. B. G. Babington, of the Madras Civil Service.

The MS. from which I have edited the Latin translation of the Kurral (generally attributed to Beschi) belongs to the India Office Library, and is supposed to be the only one in existence. It seems to have been written at least a century ago. This copy (not quite perfect) belonged to Fr acis Whyte Ellis. Some missing chapters have been supplied by Thomas Brotherton of the S. P. G., I know not from what copy. One shee of the India Office MS. is in the handwriting of William Henry Drew. Dr. Graul used this MS. for his work. Sir Walter Elliot presented it to the Library in 1877. It was evidently transcribed by a native, and mistakes occur. The Latin, it will be seen, is tinged with Tamil, but will help the student more than a more strictly classical version. The Editor has had to amend the text occasionally, but has generally allowed even doubtful things to appear as in the MS.

Beschi was known by three names or titles. These are தைரிய நாத சுவாமி (S. Dairya-nâtha-svâni). ஃ சம் முனிவர் (S. Vîra-mahâ-muni), வி அவர் ('Ismatî Sannyîrî).

Of these the first was his official designation as a Christian priest, and is a translation of 'Constantius,' with Nitha (=Lord) and Svimi (the usual title of a Hindû guru). The second title was given him by the Hindû literati, and is also equivalent to 'Constantius,' with the addition of the words 'great devotee.' The third was given him by

Chandâ Sahêb, and signifies 'the Chaste or Noble Ascetic,' and is also intended, more or less, to reproduce his Christian name.

[See 'A Brief Sketch of the Life and Writings of Father Beschi,' by A. Muttusâmi Pillai. Madras Lit. Journal, April 1840.]

I have in transliteration used rr for p, and have, therefore, written Kurra!. In this I follow the example of Beschi. But my chief reason for this course is that in pronunciation it is nothing but a strong double r. In common Tamil p is constantly used for p, and in the cognate languages the rough or double r is hardly used at all. The very signs p and p (the Telugu equivalent, now well-nigh obsolete) seem to be from a doubling of the p and p.

The kind patronage of the Secretary of State for India in Council, and of the Madras Government, has enabled me to publish this work.

To Dr. R. Rost, Librarian of the India House, I am indebted for much kindly assistance, without which this volume would not have been published.

Mr. F. Pincott, M.R.A.S., has rendered me invaluable assistance throughout. This gentleman has minimised for me the confessedly great labour of publishing such a book in England.

Works of reference I could command at the British Museum, the India House Library, and the Oxford Indian Institute; but I have often felt the lack of the advice and assistance of Native scholars which I enjoyed for many happy years in India. I have examined and used most of the books, Native and European, relating to the Kurral; but have often departed from traditional renderings; and, as no Native eye has seen my MS., I must bear one entire responsibility in such cases.

That this publication may be useful in promoting the real study of Tamil, and so help those who go to South India as officers of Government, or as missionaries, better to understand the mind of the people among whom they live and work, is my one desire in sending it forth.

Quod faxit D. O. M.

G. U. POPE.

Indian Institute, Oxford. Sept. 1, 1886.

## CONTENTS.

| PREFACE  |       |       |      |        |       | ٠,  |      | •    |     | Page<br>iii—vi |
|----------|-------|-------|------|--------|-------|-----|------|------|-----|----------------|
| INTRODU  | CTION | r     |      |        |       |     |      |      |     | 1              |
| 1.       | Gene  | ral   |      |        | •     |     |      |      |     | i–xi <b>v</b>  |
| II.      | Gran  | umar  | of t | the Ku | ırra. | •   |      |      |     | xv–xxiv        |
| 1!1.     | Metr  | e of  | the  | Kurra  |       | •   | •    |      | xx  | v–xxviii       |
| TENT AND | o Tr. | AMS L | OITA | N .    |       |     |      |      | •   | 1-182          |
| Notes    |       |       |      |        |       |     | •    |      | •   | 183-328        |
| Lexicon  | AND   | Con   | CORI | DANCE  | то    | THE | Kurs | AĻ A | ND  |                |
| NâL      | ŢĎŢ   |       | •    | •      | •     | •   | •    |      | . [ | [1]-[75]       |
| INDEX    |       | •     |      |        |       |     |      |      | [7  | 7]-[80]        |

write as a priest, and it would be impossible to gain from his writings any idea of the kind of temple in which he lit the sacred lamp and presented the offerings of his people. It is strange that the title by which alone the greatest poet of South India is known should be one indicating an origin most degrading and contemptible in the eyes of the vast multitudes of whom he has been for ten centuries the Oracle. The last has indeed become first. A wild and utterly incredible tradition assigns him a Brâhman father and a no-caste mother; and represents the poetess Arvai (='old woman': her name, too, is unknown) as his sister, while several other poets, of whom some fragments remain, were his brothers. All that we certainly know is that he was a pariah, and a weaver; lived at S. Thomé, or Mayilâpûr, now a suburb of Madras; and had an intimate friend, probably a patron, called Élêla-çinkan (='Lion of the surf'), who was the captain of a small vessel.

The poet's home was a place around which there still lingers a strange oriental beauty, and which has probably not changed much since the time when the passer-by might have heard the click of the shuttle mingling with the low channt of his melodious verse. I may be pardoned for dwelling on my recollections of this interesting spot, since in 1840 my missionary life began there, and while visiting the villages around, that enthusiasm for the great Tamil poet was first kindled which has been an important factor in my life. Mayilâpûr, or Mavilai, is 'the town of peacocks,' and the name seems to indicate a place of groves and gardens around old temples. There is a sacred tank still, with a belt of cocoa-nut palms, and a square of old leaf-covered native houses. in any one of which the poet might have lived. The sea-shore is close by, and Elêla-cinkan's successors (I fear much degenerated) dwell there The poet could hear the boom of the surf-waves, and pondered often, doubtless, on the shore of what he calls the nama-nir, 'the gruesome wave." (149.)

A higher interest is imparted to the spot and its neighbourhood, at least to Christians, by the tradition (so long and lightly discredited, but now generally acknowledged to be authentic) that here S. Thomas preached, and here met his death by a spear (vil) such as the poet often speaks of, and was here buried. Mayilâpûr to us is better known as S. Thomé: In this neighbourhood a Christian community has existed from the earliest times. Here are fine old Armenian and Portuguese churches? and a Christian inscription of the 5th century. Here Pantaenus of Aiexandria taught; and we are quite warranted in imagining Tiruvalluvar, the thoughtful poet, the celectic, to wrathe teaching of the Jams was as familiar as that of every Hindû sect, who was not him-

<sup>\*</sup> The reader may find a full discussion of this subject in Dr. German's learned and instructive work, Districte der Thomas Christen.

dered by any caste prejudices from familiar intercourse with foreigners, whose one thought was to gather knowledge from every source, whose friend the sea-captain would bring him tidings of every stranger's arrival (coming from Ceylon, perhaps, in his own dhoney): we may fairly, I say, picture him pacing along the sea-shore with the Christian teachers, and imbibing Christian ideas, tinged with the peculiarities of the Alexaudrian school, and day by day working them into his own wonderful Kurral.

The East and the West have influenced one another in a very real and not yet thoroughly understood way from the earliest times. It is undoubtedly a noteworthy fact that from this Mayilâpûr, on which the eyes of Christendom have ever rested as the one sacred spot in India of Apostolic labour, comes the one Oriental book, much of whose teaching is an echo of the 'Sermon on the Mount.'

The name Spin Kurral is given par excellence to this the poet's great and only work; which consists of 133 chapters, each containing 10 couplets; and thus numbers 2,660 lines.

Kurral means 'anything short' (\sqrt{kurr}, Sans. \sqrt{krit}, Lat. curt-us Gr. κεφ, A.S. scent-t), and is properly the name of the couplet, as being the shortest species of stanza in the Tamil language (p. xxvi.).

Tiruvalinar's poem is thus by no means a long one; though in value it far outweighs the whole of the remaining Tamil literature, and is one of the select for of great works which have entered into the very soul of a whole and which can never die. According to a custom not unknown in Europe, a series of verses (most of them fry modern) bearing the names of all the great Tamil poets is prefixed to the Kurral, under the name of 'The Garland of Tiruvalluvar,' and exhat the subject of his excellence with every variety of hyperbole.

Several of these are neat. One, by  $\Box r \cos i$  (Paranar), says that as coust (Vishnu), when he appeared as Vâmana ( $\odot p \sin kurral$  means 'dwarf' also), or the dwarf, measured with two steps heaven and earth, so with the two lines of his diminutive Venpa-footed kurral-verse has Tiruvalluvar measured the universe.

```
[மாலுங் குறனாட் வளர்ந்திரண்டு மாணடியான
ஞால' முழு தட் தயந்த' ளந்தான்;
வாலறிவன்
வளுளுவருந் தங்குறள்வெண் பாவடியால் வையத்தார்
உள்ளுவ வெல்லாம் அளந்தார் ஒர்ந்து.]
```

Complete in itself, the sole work of its author, it has come down the stream of ages absolutely uninjured,—hardly a single various reading of any importance being found,—and every rival sect in the Tamil country claims the *Kurral* as its own, and has furnished it with commentary and critical apparatus accordingly. Tradition declares that Tiruvalluvar composed his Kurra! at the request of his neighbours, in order that the Tamil people might have a Vedam of their own; and it was doubtless intended to become the abiding authority on all ethical subjects for the Tamil country. The author must have already possessed a great reputation, or this request would not have been made; yet there are no traces of any other writings of his.

The Kurral, when finished, is said to have been taken by its author to Madura, where there was a college of learned Tamil scholars, supposed to have been founded in the days of Vamça Cêkhara, an ancient king of the Pândya kingdom. In this college Civa himself had cond sounded to appear as the forty-ninth professor, especially devoting himself to the exposition of the Tamil language. The god also bestowed on the college a sacred bench of solid diamond, on which no one could sit who was not a faulth ss scholar. [See Wilson's Hist. Sketch of the Kingdom of Pandyu.] Lists are given of the forty-eight members of this academy, but there are no genuine remains of their writings. The result of the appearance of Tiruvalluvar is variously stated. The general idea is that the high-caste assembly would not permit him to take his seat on the bench with the learned pandits, on account of his want of caste; but, that, meekly acquiescing in his own exclusion, he simply requested permission to lay his book on the end of the seat. On this being granted, the book was placed where the poet should have been seated, and the whole bench at once disappeared, leaving the learned professors affoat in the Lotus-tank. This story is obviously inconsistent with the idea which is qually prevalent, that the president was Kapilar, himself a Parlah, and a brother of Tiruvalluvar.

The truth seems to be that the Madura school of Tamil literature, now too full of Sanskrit influences, was supreme till the advent of the S. Thomé poet, whose fame at once eclipsed that of the southern sages.

There are no data whatever which may enable us to fix with precision the period at which our poet flourished. I think between A.D. 800 and 1000 is its probable date. The style is not archaic—far less so than that of the *Givaga Gintâmani*. Remembering that its author was not fettered by caste prejudices, that his greatest friend was a sea-captain, that he lived at S. Thomé, that he was evidently an 'eclectic,' that Christian influences were at the time at work in the neighbourhood, and that many passages are strikingly Christian in their spirit, I cannot feel any hesitation in saying that the Christian Scriptures were among the sources from which the poet derived his inspiration.

Dr. Graul, a devoted student of Tamil literature, published an edition in Leipzig and in London, in 1856, with German and Latin translations. It is very valuable, though incomplete—owing to his lamented leath—and has serious misprints.

M1. F. V of a colar of extraordinary ability, printed complete successful descriptions of the successful description of the colline of the co

The Rev. W. H. Drew, a missionary of the London Society in Madras, published an edition of 63 chapters, with English Translation, and additional notes by the fine old scholar, Râmânuja Kavirâyar,\* with the Tamil commentary of Parimêlaragar. This is, as far as it goes, the best edition.

The purely native editions, issued under the editorship of the late learned pandit Çarvanaperumâlaiyar of Madras, are very correct and valuable.

Twelve native commentators have illustrated by verbal commentaries the whole text; but the student will do well to disagard the meanings good into the verses by persons, native or European, who are auxious to prove that the Tamil sage taught their own favourite dogmas. I valluvar as generally very simple, and his commentators very profound.

In regard to the philosophico-theological system taught in the Kurra! various opinions have naturally been held. Every Hindû sect claims the great poet, and strives to interprét his verses so as to favour its own dogmas. Something on these subjects will be found in the notes to each chapter. The Jains especially consider him their own, and he has certainly used several of their technical terms, and seems to have been cognizant of the latest developments of that system.

There is one couplet, however, that is destructive of the idea that arravalitavar was a Jain. In Ch. 111., fourth couplet, a story regarding Indra is referred to as proving that ascetics have power over the gods. The large was Gautama, who cursed Indra for deceiving the sage's wife, Ahalyâ. Now, according to Jain ideas, a sage could have no wife, nor could be feel the emotion of anger, nor had be the power to inflict punishment. A Jain would not believe the story, and could scarcely use it as the author of the Kurral has done. But, in as far as it is Oriental, Tiruvalluvar's teaching is just such as the study of Hindûism,

With reference to my old Paudit, I venture to quote words used elsewhere:—'In many ways we fail to understand the people of India. Hindús are often spoken of as apathetic. I should term them fervid. My first teacher of Tamil was a most learned scholar, long dead (peace to his ashes!), who possessed more than any man I have known the ingenium perferridum. He was a profound and zealous Vaishnavite. I remarked one day a long white line or sear on his neck, where his rosary of huge Eleocarpus beads hung, and ventured to ask him (I had to wait on such occasions for the modia tempora fandi!) its history. "Well," said he, "when I was a boy. I could learn nothing. Nothing was clear to me, and I could remember nothing. But I telt my whole soul full of an intense love of learning. So, in despair, I wont to a temple of Sanssati (the goddess of learning), and, with a passionate prayer, I cut my throat and tell bleeding at her feet. In a vision she appeared to me, and promised I should become the greatest of Tamil scholars. I recovered, and from that day, by her grace. I found all things easy, and I am what she said I should be." I believe he was so; and from that noble enthusiastic teacher I learnt to loge Tamil and to reverence its ancient professors.'

in the light of Çankara's reforms, combined with that of the Jain system in its later developments, and of the Bhayavadyriû, might have produced.

There is no trace in the *Kurra!* of many things, systems, doctrines, and practices, current in South India at different periods, because, I. suppose, they had been eliminated from the sage's own eclectic system of faith and practice, and because his work is didactic, and not controversial.

What philosophy he teaches seems to be of the eclectic school as represented by the Biagavadgita.\*

Of Bhakti—that compound of πίστις and ἀγάπη, the introduction of which into India I still think (with Weber) is mainly due to the influence of Christianity—the first chapter of the Kurra! is a beautiful exposition.

The K rral owes much of its popularity to its exquisite poetic form. A kurral is a couplet (Third Gram., 187) containing a complete and striking idea expressed in a refined and intricate metre. No translation can convey an idea of its charming effect. It is truly an 'apple of gold in a network of silver.' Something of the same kind is found in Greek epigrams, in Martial, and the Latin elegiac verse. There is a beauty in the periodic character of the Tamil construction in many of these verses that reminds the reader of the happiest efforts of Propertius. Probably the Ta ail sage adopted it as being the best representative in Tamil of the Sanskrit cloka.

The brevity rendered necessary by the form gives an oracular effect to the utterances of the great Tamil 'Master of the sentences.' They are the choicest of moral epigrams.

The selection of the most difficult metre in the language—one permitting no deviations from strict rule and requiring such wonderful condensation—for a long work, showed that the author intended to expend upon it his utmost of power, and to make it a 'possession for ever,' a 'delight of many generations.'

The laws of the Venpa metre, in which the Kurra! is composed, are very curious, and, in fact, unique in prosody. They will be explained farther on; but the student of Tamil is referred to my Third Tami! Grammar for a more complete exposition. In the Clavis humaniorum litterarum sublimioris Tamulici idiomatis, by the great Beschi, the whole subject of Tamil poetry is discussed. The late lamented Dr. A. C. Burnell, M.C.S. (among his very many benefactions to Oriental learning), issued a repeint of this valuable work, which is most faithful to its native sources, the best of which are printed in my Third Grammar.

The following is an analysis of the whole Kurra!, as given in the Commentary of Parimelaragar.

It is divided into three Books treating of Virtue, Wealth, and The Nannal, a standard Tamil Grammar of much later date, has the rule :-

'The benefit derived from a treatise must be the attaining to Virtue, Wealth, Enjoyment, Heaven (Deliverance).' In the 26th cloka of the Hitopadega the same enumeration is given:

## धर्मार्थकाममोत्राणां Dharmmartha-kama-mokshanam.

Our author treated of only three of these. Did he leave his work incomplete? or did he refrain from any exposition of Vidu or Moksha because he resolved to take only the practical view of things? I suppose he was not satisfied with the glimpses he had obtained of man's future, and waited for light; or, perhaps, he thought his people not prepared for higher teaching. Ch. xxxv.—xxxvII. give u., his nearest approach to the subject.

#### BOOK L-VIRTUE. Ch. I.-XXXVIII.

The Tamil word is ARRAM [Comp. S. ri=ar, from whence rita and riti] = S. D'HARMA.

#### \$ I. Introduction. Ch. 1 -iv.

1. The praise of God."

2. The excellence of rain.

3. The greatness of those who have renounced: Ascetics.

4. The commendation of the strength of rirtue: 'ad virtutem sectandum hortatio.

[Beschi makes Ch. I.—III. the Pretace. 'Prologus.' and Ch. IV. the Introduction.

#### § II. VIRTUE IN DOMESTIC LIFE. Ch. v .- XXIV.

- 5. Domestic life: married life.
- 6. The goodness of the help to domestic life: the wife.
- 7. The gain of sons : children.
- 8. The possession of affection: love of family.
- 9. The cherishing of quests : hospitality.
- 10. The utterance of pleasant things: kindly speech.
- 11. The recognition of benefits conferred. gratitude.
- 12. Impartial justice. ,
- 13. The possession of restraint: selfcontrol.

- 14. The possession of decorous conduct. [S. Achara.]
  15. Not coveting another's wife.
- 16. The possession of forbearance.
- 17. Absence of ency.
- 18. Absence of coretonsness,
- 19. Not speaking evil of the absent.
- 20. Not attering profitless words.
- 21. Drend of eril deeds.
- 22. The recognition of daty.
- 23. Giving.
- 24. Renown.

<sup>\*</sup> Though his first chapter is 'The Praise of God,' theology is no part of his general subject and he scarcely alludes to a Divine Being in the remaining chapters.

#### § III, VIRTUE IN A LIFE OF RENUNCIATION: ASCETIC VIRTUE. Ch. XXV.--XXXVII.

Part i. Religious observances: (S. vrata)
Ch. xxv.—xxxIII.

25. Possession of grace: benevolence. [Comp. 8.]

26. The refusal of flesh: abstinence from

animal food.

27. Penitence: mortification.

28. Inconsistent conduct: indecorum. [Opposite of 14.]

29. Absence of fraud.

30. Truthfulness.

31. Absence of wrath.

32. Inflicting no pain.

33. Not killing.

Part ii. Wisdom. [S. TATVA-JNANAM.]

34. Instability (of earthly things).

35. Renunciation.

36. Perception of the true.

37. Extirpation of desire.

#### § IV. DESTINY.

#### 38. Ancient deeds: fute.

#### BOOK II.—WEALTH, Ch. XXXIX.—CVIII. [PROPERTY.]

[Beschi: 'rerum proprietates.' Grant: 'de bonis': 'vom Gute.' Ariel: 'la fortune.']

#### § I. ROYALTY. Ch. XXXIX.-LXIII.

39. Kingly greatness.

10. Learning.

41. The absence of learning.

42. Hearing.

43. The possession of knowledge: wis-dom.

44. Correction of faults.

45. Seeking the help of the great.

46. Not associating with the mean.

47. The method of acting after due consideration.

48. The recognition of power (in an opponent).

49. The recognition of opportunity.

50. The recognition of place.

51. Examination before reposing confidence.

- The employment of duly-selected agents.
- 53. Cherishing kindred.
- 54. The absence of self-forgetfulness.

55. The right scentre.

- 56. Tyranny. (The obliquity of the sceptre.)
- 57. The not acting so as to inspire fear.

58. Benignity.

59. The use of detectives.

60. Magnanimity: elevation of mind:

61. The absence of sloth.

62. Manly activity.

63. Not despairing in afflictive times.

#### § II. Ministers of State. Ch. Lxiv.--Lxxiii.

- 64. The ministry.
- 65. Power in words.
- 66. Purity in deed.
- 67. Firmness in deed.
- 68. The method of action.
- 69. The embassy.

- The way to behave in the presence of Kings.
- 71. Reading the mind: 'recognition of the sign.'
- 72. Recognition of the Council. Tact in the Council-chamber.
- 73. Not quailing before the Council,

#### § III. ESSENTIALS OF A STATE. Ch. LXXIV.—XCV.

- 74. The land.
- 75. The fort.
- 76. The method of collecting revenue.
  77. The excellence of the army.
  78. Military spirit.
  79. Friendship: allies.

- 80. Scrutiny of friendship.
  - 81. Familiarity.
  - 82. Evil friendship.
- 83. Faithless friendship.
- 84. Folly.
- 85. Unwisdom.

- 86. Hostility.
- 87. The excellence of hate how to make
- enmity profitable.

  88. Skill in the conduct of quarrels.
- 89. Secret enmity: treachery. 90. Giving no offence to the great.
- 91. Uxoriousness: 'not going in the wife's way.'
- 92. Wanton women.
- 93. Abstinence from 'toddy.'
- 94. Gaming.
- 95. Medical art.

#### § IV. APPENDIX. Ch. XCVI.-CVIII.

- 96. Nobility.
- 97. Honour.
- 98. Greatness.
- 99. Perfect excellence.
- 100. Courtesy.
- 101. Wealth without benetit.
- 102. The possession of shame.

- 103. The way to sustain the family.
- 104. Agriculture.
- 105. Poverty.
- 106. Mendicancy. 107. The dread of mendicancy. 108. Vileness.

#### BOOK III .- LOVE. [SEXUAL LOVE.] Ch. CIX. - CXXXIII.

#### \$ 1. CONCEALED LOVE. Ch. CIX.—CXV. 'The GAND'HARVA Marriage.'

- 109. Mental disturbance caused by the Princess' beauty.
- 110. Recognition of the signs (of mutual love).
- 111. Rejoicing in the embrace.
- 112. The praise of her beauty.
- 113. Declaration of love's special grace.
- 114. Abandonment of reserve.
- 115. The rumour.

#### § II. WEDDED LIFE. Ch. CXVI.—CXXXIII. 'The AGURA Marriage.'

- 116. Not enduring separation.
- 117. Complainings of absence. 118. Eyes consumed with grief.
- 119. Grief's pallor. 120. Solitary anguish.
- 121. Sad memories.
- 122. Visions of the night.
- 123. Lament at eventide.
- 124. Wasting away.

- 125. Soliloquies. 126. Reserve overcome.
- 127. Longing for return.
- 128. Full declaration.
- 129. Longing for re-union.
- 130. Dissatisfaction with herself.
- 131. Pouting.
- 132. Petty jealousies.133. The pleasures of temporary variance.

In the Notes I have striven to remove difficulties from the path of the beginner. The poem will not at first reveal all its beauties to the student. The whole scope and connection of Chapters v.-xxiv. should be studied to show the beauty of the life of the Tamil householder as the South-Indian

vates sacer contemplates it. The ideal householder leads on earth a consecrated life (50), not unmindful of any duty to the living, or to the departed (42). His wife, the glory of his house, is modest and frugal; adores her husband; guards herself, and is the guardian of his house's His children are his choicest treasures; their babbling fame (vi.). voices are his music; he feasts with the gods when he eats the rice their tiny fingers have played with; and his one aim is to make them worthier than himself (vii.). Affection is the very life of his soul: of all his virtues the first and greatest. The sum and source of them all is love (VIII.). His house is open to every guest, whom he welcomes with smiling face and pleasant word, and with whom he shares his meal (IX.): Courteous in speech (X.), grateful for every kindness (XI.), just in all his dealings (xix), master of himself in perfect self-control (xiii.), strict in the performance of every assigned duty (xIV.), pure (xV.), patient and forbearing (xvi.), with a heart free from envy (xvii.), moderate in desires (xvIII.), speaking no evil of others (xIX.), refraining from unprofitable words (xx.), dreading the touch of evil (xxi.), diligent in the discharge of all the duties of his position (XXII.), and liberal in his benefactions (xxIII.), he is one whom all unite to praise (xXIV.).

It is not irreverent to put side by side with this the words which I feel sure he had heard, or at least the summary of them (Phil. iv. 6-8):

Whatsoever things are pure,
whatsoever things are honourable,
whatsoever things are just,
whatsoever things are of good report,
if there be any virtue, and if there be any praise,
think or these things.'

Tradition\* (reflecting, doubtless, in many things the spirit of a much later age) says that the life of the poet in Magilipur, with his wife Vâçuki, was in perfect accordance with these chapters. She was the embodiment of all the Kurral requires in the 'help to household life.'

In his youth, her father, Marka-cakaiyan, struck with his virtues, offered the poet his daughter in marriage. Tiruvalluvar was inclined to marry, because domestic virtue is the highest, yet resolved first to try the maiden's temper and gifts; and accordingly replied: 'If she will take this sand and make it into rice for me, I will take her as my wife.' Vâçuki meekly took the basket of sand, and, feeling sure that what the holy man ordained was possible and right, proceeded to boil

<sup>\*</sup> The Tiruvullucar Carittiram (தருவள்ளுவர் சுர்ந்திரம்) and the Maha-nite culamant (மகாதீதிசூளாமணி) will satisfy the most enthusiastic lover of traditions.

it; and, as (v. 55) the virtuous woman is said to have power with the gods, so it came to pass with her; a miracle was wrought on her behalf, and she brought him the rice for which he asked. So she became his wife, faithful and obedient.

In after years, when the poet's fame had spread through all the Tamil country, one day a noble stranger came to the weaver's cottage, and asked the question (so much discussed in those times), 'Which is greater—domestic life, or a life of asceticism?' The sage, while courteously entertaining the stranger, gave no reply in words to the question. The enquirer was left to see domestic life in its perfect grace, and judge for himself. What he saw was this. One day when Vaçuki was drawing water from the well the sage suddenly called her, and the obedient wife instantly came, leaving the bucket hanging mid-way in the well.

Another day, when the good housewife brought her hust. his morning meal of cold rice, he complained that it burnt his mouth! when she, unquestioning, and unhesitating in her attention to his comfort, instantly began to fan it. Another day, at noon, when the glaring light was everywhere, the sage, who was at work at his loom, let fall his shuttle, and called for a light to seek it! The wife, with unquestioning obedience, lit a lamp and brought it him!

The enquirer had learnt his lesson: 'Where such a wife is found, domestic life is the best. Where such a wife is not, the life of the ascetic is to be preferred.'

So the poet and his Vacuki, his Griselda of the Tamil olden days, lived, till the time that she must leave him, and gain 'release.' The dying wife looked wistfully at her husband. 'What is it?' said he. 'When you married me, and on that day I stood and spread the rice for you (literally, for you, my yod), you gave me a commandment to place always, with your meals, a cup of water and a needle. I know not why it was.' 'It was,' he replied, 'that if a grain of rice were spilt, I might pick it up and purify it.' Satisfied, the meek Vacuki closed her eyes for ever.

She had never during her whole married life questioned her lord's command! And also, it is clear, no grain of rice had ever been spilt!

As he lay that night, after her death and cremation, and pondered, he was heard to exclaim (there are many various readings of the verse):—

அடிசிற் கினியாடுள்! அன்புடையோடுளே! படி சொற்றவருக் பாவாட்! அடிவெருடிப் பின்றாங்கி முன்னெழுந்த பேதையை! போதியோ? என்றாங்கும் என்கண் இரா? 'Sweet as my daily food! O full of love! O wife, Obedient ever to my word! Chafing my feet, The last to sleep, the first to rise, O gentle one! By night, henceforth, what slumber to mine eyes?'

Whatever may be thought of these characteristic traditions, it is the singular glory of the poet to have drawn this picture of the perfect householder; and it speaks loudly in favour of the Tamil race that these couplets are enshrined in the hearts of the whole people. Dynastic changes, Muhammadan raids, and irruptions of alien races, through a dozen centuries, have changed many things in the South:

'Old times are changed, old manners gone, And strangers fill the Prindyan's throne,'

but the Tamil race preserves many of its old virtues, and has the promise of a noble future. Their English friends, in teaching them all that the West has to impart, will find little to unteach in the moral lessons of the Kurral rightly understood. Sir A. Grant says: "Humility, charity, and forgiveness of injuries, being Christian qualities, are not lescribed by Aristotle." Now these three are everywhere forcibly inculcated by the Tamil moralist. These are the themes of his finest verses. So far, then, we may call this Tamil poet Christian; and to understand him, to free him from mistaken glosses, to teach his works, to correct their teaching where it is misleading, and to supplement it where it is defective, would seem to be the duty of all who are friends of the race that glories in the possession of this poetical masterpiece. Sir A. Grant (Aris. Ethics, 1.81), treating of Greek morality 'before the birth of Moral Philosophy,' says truly: 'It is obvious that such a code as this could only arise among an essentially moral and noble race.' This is precisely what I claim for the Tamil-speaking peoples, and on the same ground. We shall not do all the good we might do among them till we more unreservedly recognize this.

No doubt many couplets in this remarkable work say more to us than they did to those for whom they were written. Many of these epigrammatic masterpieces have a profound significance, of which their author himself was hardly conscious. Their resemblance to the gnomic poetry of Greece is remarkable as to their subjects, their sentiments, and the state of society when they were uttered.

Something must be said regarding the Third Book on 'Love.'

Of this Mr. Drew said, that 'it could not be translated into any European language without exposing the translator to infamy.' But this is only true in regard to certain of the commentaries upon it, which are simply detestable. I am persuaded that it is perfectly pure in its

tendency, and in the intention of its wise and high-souled composer. Its title is  $K\hat{a}mattu-p\hat{a}l$ , 'the division which treats of  $k\hat{a}ma$ ,' and this means Lust or Love.

Kâman is the Hindû Cupid. Hindû ideas differ from our own. This prejudice kept me from reading the third part of the Kurral for some years; but the idea occurred to me very forcibly that he who wrote:

'Spotless be thou in mind! This only merits virtue's name; All else, mere pomp and idle sound, no real worth can claim,' [34.]

could not have covered himself with the spotted infamy of singing a song of lust. Thus I ventured at length to read and study it, rejecting commentators, when I was able fairly to appreciate its spirit; and, as the result, I translate it, believing that I shall be regarded as having done good service in doing so. Dr. Graul has published it in German and in Latin, M. Ariel in French.

The late Dr. Graul wrote: 'Ich selbst halte mich, für vollkommen entschuldigt nicht bloss, sondern selbst verbunden, auch das dritte Buch dem abendländischen Publicum anheimzugeben. Ist doch der Kurral in allem seinen drei Theilen ein Spiegel des indischen, speciell de tamulischen Volksgeistes, und es würde in der That etwas fehlen, wenn man den dritten Theil, der ein so helles Licht auf das häusliche Leben wirft, weglassen Wolte, bloss weil ein paar Andrücke darin vorkommen, die an die freire Art des Morgenlandes erinnern.'

### 'To the pure all things are pure

I may add that many give to the whole a mystical interpretation, an idea with which commentators on the book of Canticles have made us familiar. Its interpretation as an allegory exhibiting the play [S. lild] of the Divine Spirit with the embodied soul, would be in harmony with much that is found in Muhammadan literature as well as in Sanskrit, especially in Buddhist writers. Yet I can hardly think that Tiruvalluvar's tone of mind would lead him to this method of teaching spiritual truths.

In the Notes I have introduced many stanzas from the proof (Nolladi), the work which stands next in estimation to the Kurral among the Tamil people. The tradition regarding the Nolladi-nonnairru, or '400 Quatrains,' is that 8,000 sages brought their verses to the King of Madura, who, to test their worth, caused the palmyra leaves on which they were written to be thrown into the River Vaikai. Those that floated against the current were to be preserved. Three collections of leaves stood the test; one was found to contain these 400, and the two others consisted of similar collections of verses, which are extant under the names of Para-mori (up@wm@='Old words') and Arra-nerri-

çûram (அறநெறிச்சாரம் = 'Essence of the way of Virtue'). The two latter works are inferior.

I suppose that the meaning of the tradition is, that these are verses of various ancient Tamil poets, which the stream of time has not been able to sweep away into oblivion. Since they were not allowed to perish, they may be presumed to have been the most popular, perhaps the most worthy, c mpositions of those olden times. The authors seem to have been Jains. Perhaps we may refer them to the time of Kûna Pândya, some time in the eleventh century A.D.

They are of very unequal value, often obscure, sometimes trivial. The prevailing tone is cynical, and we miss in them the healthy humanity of Tiruvalluvar. They have been forced by a later native editor into an arrangement harmonizing with that of the Kurral; the result of which is, that the title of a chapter often affords no clue to its contents. They are mostly of much later date, I think, than the Kurral, and often seem to indicate an acquaintance with it. I must mention that, though by different unknown hands, I feel sure I can see the work of one principal writer in about half of them. He was a Tamilian Antisthenes.

Though often very beautiful, these verses especially lack the condensation and vigour of our poet; and I have often felt tempted to exclaim, when noting how much less they are able to say in a quatrain than Tiruvalluvar in a couplet:

νήπιοι, οὐδὶ ἴσασιν, ὄσφ πλέον ημισυ παντὸς!

The student of the Kurral should, nowever, thoroughly master the Niladi.

In regard to the translation, I may venture to say that it is faithful, and that I have not read into the rendering a single idea or thought which there were not good grounds for supposing that the poet intended to convey. I thought it best to try to give a metrical translation. The Tamil scholar will see that I have tried to reproduce even the rhythm in many cases, but I could not retain the inimitable grace, condensation, and point of the original.

Nothing, not even a corrupt Greek chorus, so defies the efforts of the student as does very much of the high Tamil poetry. The poetical dialect of Tamil allows every kind and any amount of ellipsis, so that a line is often little else than a string of crude forms artfully fitted together. The best compositions are quatrains or couplets, each containing a complete idea: a moral epigram. Their construction resembles that of a design in mosaic. The materials fitted together are sometimes mere bits of coloured glass, but sometimes also very precious stones and pure gold. And the design? Why you walk round it, and try to catch it in all lights, and feel at first, and often for a long time, as if it meant

nothing at all, till you catch some hint, and at once it lies revealed, something to be thought of again and again, some bit of symbolism it may be, not unfrequently grotesque, often quaint, but sometimes also of rare beauty.

Especially of Tiruvalluvar it may be said, as Archbishop Trench says of S. Augustine (S. Augustine as an Interpreter of Scripture, p. 154): 'He abounds in short and memorable, and, if I might so call them, epigrammatic sayings, concentrating with a forceful brevity the whole truth which he desires to impart into some single phrase, forging it in' a polished shaft, at once pointed to pierce, and barbed that it shall a lightly drop from, the mind and memory.'

#### II.—THE GRAMMAR OF THE KURRAL.

§ 1. To the student of the *Handbook*, it will at first seem as though the *Kurral* were written in an entirely different language from that to which he has been introduced. The object of these sections is to explain whatever in the language of this poem differs from the ordinary spoken Tamil; and reference will be made to the rections of the *Handbook* (Fourth Edition) throughout.

The Tamil word for grammar is @லக்கணம் [S. चच = characteristic]; and the aim of a Grammar should be to state lucidly and in convenient order the characteristic facts of a language, and then to analyse, classify, and explain them. Here the facts can be verified by reference to the Concordance.

§ 2. The Kurral is composed in pure Tamil, that is, with scarcely any admixture of Sanskrit. This will appear from the Vocabulary and Concordance, which will enable the student to form an independent judgment on many points of grammar. Whatever may be the original connection between what Tamilians call the Vada-mori (al-alamy)= 'northern speech') and the Ten-mori (as-alamy)= 'southern speech'), it is obvious that Tamil is not a dialect of Sanskrit, but an independent language with a copious and original vocabulary, having a very clear and philosophical grammatical system, very highly cultivated, and in every respect equal to Sanskrit itself.

This is the mother of the South Indian languages. To these languages the term *Drâvidian* has been given, but the epithet is unsuitable, as Drâvidam includes Guzerat and the Mahratta country also, and is, in fact, a name for all the country south of the Nerbuda. The

பஞ்சதாரடைம் (Pañca-Tirdvidam), or 'five-fold Drâvidam,' in ludes Tamil, Telegu, Kanarese, Mahrattî, and Guzaratî. This inappropriate name has been given to this family of languages because the word Tamil itself is supposed to be a corruption of the Sanskrit drâvida. This idea is opposed by Native scholars.\* The derivation of the word தமிழ் is uncertain. The following suggestions have been made: (1) Since த் is a formative of very common use (இதத், புகத், &c.), it is suggested that தமிழ் is from the oot தமி 'alone,' and that it means 'the incomparable.' (2) It is said to be இமையும் or தேன்மொழி 'the sweet or honey speech.' Neither of these seems probable. Since the one native designation for the original language of the South was Ten-mori (தென்மொழி)='southern speech,' may not the word Tamir be simply a corruption of this? [தென்மொழி, தெம்மொழி, தமிழ்.]

Believing this to be the true origin of the word, I prefer to call the family of South Indian languages the Tamilian, as it is certain that for the study of each dialect of them Tamil must be the language of reference.

Of this pure and primitive Tamil this work of Tiruvalluvar is the most finished specimen, and may fitly be termed 'a well of (Tamil) undefiled.' The very few words introduced from the Sanskrit are made to assume a Tamil garb, under which it is hard to recognize them. Thus, உலகு represents S. जोक, அரசு the S. राजनू, அமைச்சு the S. राजनू, அமைச்சு the S. राजनू, மாந்தன் the S. जानुष्य. Many Sanskrit words in universal use now, such as மேதம், கோபம், சாட்சி, are not found in the Kurral, which uses only மறை, வெகுளி and கரி. In the Naladi many more Sanskrit derivatives are found, and there is in general a much less exquisite use of words.

§ 3. The form of the text resents a difficulty to the student. I have printed it as its author wrote it, with two differences only. In the poet's time the mute mark, or புள்ளி, was not used: எழுத்து was written எழுத்து. Nor was there any distinction between and a, or between and a, except in some cases a புள்ளி over the short letter lengthened it; thus a, a; த, . I have not introduced stops, and a small space is left between the metrical feet; but as in Tamil there is a cæsura, in general, between every word, this does not make it more difficult to construe. The laws of combination are mainly those given in Appendix VIII. to the *Hundbook* (Part ii. pp. 41-44).

In regard to orthography we find அவ் for ஒள. See கௌவை and அவ்வித்து. We have தொறும் and தோறும், ஓடு and ஒடு.

ம் is used for ன் in terminations; thus, அரன் fo அறம்.

<sup>\*</sup> The student, when he is able, may study with advantage the grammar of Pultamittiranur (புத்தமித்தொளுர்), called the Virucorryum (கொடுயம்). The preface by Tamotaram Pillai of Jama discusses this subject ably.

d ன் are interchangeable, with a preference for ன். We have or எனில், and the term of the third case is in ஆல் or ஆன். அல் for அன் is occasionally used in 1st pers. sing. of verbs. try mostly prefers ன்.

t forms are used, as sice for seeses. This is required by the or condensation.

this can all be best studied in the Concordance.

- § 4. The greatest difficulty to the learner arises from Ellipsis, which in all its forms rules over Tami, poetry. The metre, requiring muc to be compressed into two lines, having but seven feet between them, renders constant ellipsis indispensable. This is its difficulty, and this also is one of its great beauties.
- (1) The finite verb is omitted whenever this is possible. Couplets 1 and 2 have no verb; and, in general, words are omitted whenever (the author thinks that) no ambiguity arises from their omission.
- (2) There are six kinds of ellipsis (@##@#) enumerated by Tamil authors (Third Gram. 151-157), and rumerous examples of all of these ecur in the Kurral. These are:
- (a) Ellipsis of casal signs in nouns, &c. [வேற்றுடைத்தொகை]. In the Aurral the noun itself, or its inflexional base, is normally used for every case. It may, indeed, be said the case-endings are never used, except when hopeless ambiguity would result from their suppression. The fourth case (dative) alone is generally found in full. Thus in 2: வாலமிவனற்று டொழாஅர் = பரிகத்த அறிவையுடைய இறைவனது நெல்லபாதங்களே வணங்கார் ஆனல். In 14: ஏரின் = ஏரிஞ்ஸ்.

The inflexional base of nouns in ம் ends in அத்து: hence பெருக்கத்து, சுருக்கத்து (963) are case vii. [comp. 21, 212, 161].

Under this head may be included the ellipsis of the pluralising particle in அஃறினே nouns (H. B. 29). கள் only occurs a few times: மக்கள் 100,65), பூதங்கள் (271), மற்றையவர்கள் (263), and one or two others.

(b) Ellipsis of verbal inflections [விணத்தொகை]. Here the root of the verb is used as an adjective.

The theory is, that the relative participle (செப் கிற, செய் த, செப் யும், H. B. § 74), drops its termination, and becomes an acristic shortened enlargement of the noun to which it is prefixed. This is not unknown in prose; thus அறி-முகம் is 'an acquaintance.' Thus are used in 5 (சேர்), 6 (தீர்), 13 (விரி), 218 (அறி); and compare roots கழி, அறி, அல், இல in Vocabulary. ஆ, போ, 371.

(c) Ellipsis of connecting particle, when one noun is used as an attribute of another [பண்புத்தொகை or குணத்தொகை]. This resembles the Sanskrit karma-dh raya compounds. Thus in 8 (அறவாழி), 216 (பயன்மாம்), 198 (அருப்பயல). Comp. H. B. §§ 130–133. செத்தண்லம் 30. See 346–47 புல்லறிவு, அருமறை.

- (d) Ellipsis of particle denoting comparison (உவமைத்தொடைis, in fact, equal to what we call metaphor. Comp. 6.
  - (e) Ellipsis of உம். [உம்மைத்தொகை.] Comp. 4, 43.
- (f) Ellipsis of other words. [அன்மொழித்தொகை.] Unde head fall most Tamil compounds. Thus in 13 (கிரீர்வியனு. besides வினேத் in விரி(ந்த)நீர்; and பண்புத் in விய(னுள்ள உச there is அன்.. தொ in நீராற் சூழப்பட்ட='the vast world surre by the spreading ocean.'

In regard to the whole subject, the Virasoriyam has a chapter called the Gange in the Sanskrit same sa. It will appear, I think, that the Tamil method of arrangement is better. The rule is simply this: When a noun has one or more enlargements of any kind, these may be prefixed to it without any inflexional increment, in their crude form (root, stem, or inflexional base), with or without euphonic insertions, so as to form one compound word. The expansion of these is not easy in many cases.

A group of elegant words of constant use in Tamil poetry, which are chiefly appellations of females, comes under this head. They are example, of metonomy. Compare in Concordance ஒருக்கிறை (1829)=\* she with bright jewels'; கனங்குழை (1081)=\* she with ponderous ear-rings.'

We may sum this up as far as relates to the enlargement of subjects or Objects:

The meaning of a noun is extended or defined-

- I. By composition. Noun+noun: பணக்கவில 'mental anxiety': and there may be an ellipsis of case-sign, of adjective sign, or of several words. See Third Gram. 102-7. This is வேற்றுமைத்தொகை or பண் பத்தொகை
- II. By a relative participle, with or without connected words: i.e. a relative chause. நல்லாற்றி னின்றதுணே: 'an assistance that has stood in a good path.'
- III. By a verbal root prefixed, with or without connected words. This is called விணத்தொகை. It is the preceding with an ellipsis of the participial or temporal affixes.

Thus some of the most beautiful expressions in the poem are built up. I append a few examples:

- (1) இருள்சேரிரு விணயும். Here விண is plural, is enlarged by இரு with உம் = 'the two kinds of action.' This is enlarged by சேர் for சேரும், with its subject இருள் = 'to which darkness clings.'
- (2) விளிநீர்வியனுலகம். Here உலகம் is enlarged by வியண் and by விளிநீர் (itself a compound)= the broad world, surrounded by the wide waters.'

- § 5. The Declension of the Noun in the Kurra! is not very different from H. B. Part ii. App. ix.
  - (1) The second case. With sair, 32.
- (2) The third case. ஆல் with அன், 2. இன் for ஆல், 14. இணுல், 102, 129. ஆன் = ஆல், 24, 39, 93. ஒ0, 195, 236. ஓ0, 37, 73.
- (3) The faith ase ் ்கு, 67. அன்பிற்கு, 71. நலக்கு (= நலத்தக்கு, 149. நிலக்கு, 570.
- (4) The fifth case. இல்=போல், 9. இல்='from,' 16, 97. இன்='than,' 31, 32, 48. With உம், 64.
  - (5) The sixth case. இன, 80. அன், 257.
- (6) The seventh case (or abl. of place where) is formed with the aid of the particles கண், 34, 52, 117, 135, 223. மாட்டு (inf. base of மாடு), 5, 94. உள், 13, 47. உழ, 168. உளி, 545. இடை, 7. மிசை, 3. முச், 59. பின், 225. கட்டு (see கண்). இல், 46. இன், 123
- (7) The eighth case. பாத்த, 1311. தெவ்விர், 771. இதஞ்சே, 1291.
- ஏ is often inserted when there is ellipsis of case. கணமேயுப் (29)= 'even for a moment.'

Neuter nouns, when primitives, are used either as sing. or plural. Thus 可收호面 in 1. 「Comp. 5, 4, 9.]

Nouns masc. and fem. (உயர்திண்) form their pl. in (1) அர், 14. (2) ஆர், 911. (3) இர், 920, Ch. xcii. (4) ஓர், 18, 30, 923.

Derivative neuters in s make pl. in s, or sea, 157, 8.

- § 6. Predicates, and the finite verb in general.
- (1) The ordinary forms of the present tense of the finite verb do not occur in the *Kurra!*. Tiruvalluvar does not use any form corresponding to H. B. § 34.
- (2) The past tense, as in H. B. § 70\*, is found, and sometimes is the predicate, as அமர்த்தன, 1084. கொண்டார், 1183.
- (3) But the future is most often found. This is used as a true aorist, expressing what belongs to any time or all times. And of this (if, indeed, it can properly be called future) the general form in உம் is the commonest: செய்யும், answering to Telugu இது. Comp. 166.
- (4) Besides these the negative verb, and the imperative, optative, and prohibitive moods, are extensively employed. Comp. 33, 140, 882.
- (5) Whenever the verb 'to be' is used with its complement as the predicate, the verb of incomplete predication, or copulative verb, is omitted. See 25
- (6) In considering predicative relation as expressed in the Kurral, it is necessary to exarcine certain roots which are in constant use; such as இல், which denies existence; அல், which excludes a quality; அர் 'rare, hard'; தல் 'good'; உள் 'existence, inner being.' From these nouns are formed in டை.

In the Concordance the uses of these roots are shown. They occur as the (or in the) predicate of a very great number of these verses.

To these roots (and to many others) personal terminations are added, and the result is what Tamil grammarians call the விசேக்குறிப்பு= 'verb-sign.' These seem to be really nouns, e.g. அரிது='that which is hard,' and by the omission of the substantive verb='ti is hard,' 7.

- § 7. General view of the VERB in the Kurral.
- 1. The ROOT of a pure Tamil verb is generally the most ancient form, the philological root, as far as Tamil is concerned. It is used
  - (1) as an imperative [thus, பெட், 55. இடு, 552];
- (2) with an ellipsis of inflexional particles, as a kind of adjective, as shown above [வினத்தொகை; thus, 301, செல்லிடம்];
- (3) for the infinitive, as in Telugu, where the usage is more general, [thus, 805, தொதக்க=நோகத்தக்க, 'things calculated to cause pain'].
- 2. The root receives certain formatives which are convenient for euphonic or other purposes. These are
  - (a) உ (with doubling of final consonant often): செல், செல்லு.
- (b) கு, with or without a nasal, for intransitives and க்கு for transitives; போகு, ஆகு, 371. ஆக்கு, அடங்கு. To these are added particles by which new stems are formed, causals and others. H. B. 160, &c.
- 3. An infinitive in அ is in constant use. என, 37. வைக்க, 50. There is nothing remarkable in its use.

Sometimes ப்ப் is inserted, and then the infin. seems to be future,= 'to be about to be.' இருப்ப, 67. மோப்ப, 90. An anomaly is காட்டிய, 1313, for காட்ட. H. B. § 168-71.

- 4. The next is an acristic form in உம். உடற்றும், 13. கூறும், 31. ஒல்லும், 33. என்றும், 145. போகும் (போம்) படுக்கும், 372. This is used as the third person singular or plural of all genders, and also as an acristic relative participle. H. B. § 74. This is reckoned as the future tense third person singular and plural. But it is one of the oldest and simplest verbal forms, having no temporal particle, being root+உம் with or without கு or க்கு. Thus in Telegu we have పునును = he, she, they send, will send ' [Tel: ను = Tam. ம்].
- 5. An optative mood, or courteous imperative, with a corresponding prohibitive, is the next in importance. Of this we have the following forms:
- (i.) Positive. செயல், 33. செய்க, 36. நிணக்க, 250. கொள்கு (for கொள்க), 875. வாழி (S.), 1242. காண்கம் (pl.), 1301. அயர்கம் (pl.), 1268.
- (ii.) Neg. or Prohib. எனல், 196. மறவற்க, 106, 439. படாதி, 1210. Since அல் added to a root makes an optative, either positive or nega-

tive [see 196, where எனல்='call,' or 'do not call'], it seems as if it were a verbal noun in அல். with ellipsis of வேண்டும் and வேண்டோம் respectively. The plural adds மின: இரவன்மின், 1067; நில்லன்'கின், 771.

6. The next thing to be considered is tense. In the Kurral there are but two tenses, a past and a future or agrist. There is also a negative agristic form. As regards these nothing need be added to what is given in the H. B., except some forms with and when, or lengthening of vowels. [§ 12.]

The pronominal endings by which person, number, and gender are distinguished are:

Sing. 1 pers. ஏன், அன், அல். [Comp. யான்.] என்றேன், 1315, தம்மினேன், 1317. அறிந்தேன், 1083. புலப்பேன், 1267. புலப்பல், 1259. தோவல், 1236. பருகுவன், 1266.

Very irregular is உரைக்கு, 1181="I shall tell."

- Sing. 2 pers. ஆய், இ, ஐ. [Comp. நீ.] சேறி, 1292. காய்தி, 1246. பெறுதிபுலத்தை, 1301. செருஅஅய, 1200.
- Sing. 3 pers. mas. ஆன். (ஆர் honorific.) [Comp. அவன்.] நீங்கியா**ன்.** Fem. ஆள், அனள். [Comp. அவள்.] ஊடி ஞன், 1314. கொண்டணள், 1315. எழுவாள், 55. Neut. தா, changed into று. [Comp. அது.] பிறங்கிற்று, 23. எய்தின்று, 1240.
- Plur. 1 pers. ஏம், ஆம், உம், அம், நம். [Comp. யாம்.] அற்றேம், 88. இழந்தேம், 593. அறிவாம், 36. கள்வேம், 282. எண்ணுவம், 467. பெறுகுவம், 1328. வாழுநம், 1193. இழந்தும், 1259. வாற்தும், 971.
- Plur. 2 pers. ஈர், இர். [Comp. நீர்.] சூடுகூர், 1313. மறைத்திர், 1318. ஆகுதிர, 1319.
- Plur. 3 pers. m. f. ஆர், அர், ப. [Comp. அவர்.] தும்மிஞர், 1312. வாழ்வார், 6. நீந்துவர், 10. என்ப, 60. கருதுப, 337.
- Plur. 3 pers. neut. அ. [Comp. அவை.] தேப்ந்த, 1261. நாணின, 1231.

The temporal middle particles are as in common prose; but no example of the present tense is found in the Kurra!. [We find இறவாதின்ற, 1157, which is in form a rel. part. of the present, for ஆதின்று is, in higher language, a mid. temp. particle of the present. H. B. § 33. It may be that இறவர is p. verb. part. and நின்ற to be taken in its ordinary sense.]

- 7. The defective forms, both பெயர் எச்சம் and விணேஎச்சம், are as in H. B. § 74-78.
- I. விணோஎச்சுப் (H. B. 97). நின்று, 11. வழங்கி, 11. தொரிந்து, 23. விஞைய் (விஞைவி), 594. ஒரா, 548. எனின், 2. அற்றுல், 943. பொய்ட்டின், 13. ஆணுல், 53. உண்டேல், 368 [see ஏல்]; and with உப் [H. B.

§ 100]. சற்றும், 728. உணர்ந்தும், 417. சற்பினும், 373. ஆயினும், 52. [See ஆனும்.] படுபாக்கு, 164.

The infin. mood (so called) is a விளே எச்சம்.

- (1) In addition to what is said in H. B. regarding the (so called) infinitive mood, or adverbial part. in அ, I may direct the reader to the use of என, ஆக, போல, குன்ற, ஆற்ற, நோக்க [see Concordance].
  - (2) A future infin. is found. See இருப்ப, மோப்ப.
  - (3) A form in பாக்கு is used in 136, 164, 1312.
  - (4) The root is used for the infinitive. See Con in, Cpπ.
  - (5) காட்டிய for காட்ட is an infin. of purpose, 1313.
- II. பெயர் எச்சம். The acrist in உம் has been already explained. தின்ற, 41. தக்க, 51. அளாலிய, 64, 419.
- 8. The neg. aorist, and other forms (H. B. § 110-22), are much as in prose; but gai and so are often used. [See these roots in Lex.]

Sing. 1 pers. நண்ணேன், 1311. அறியேன், 1083.

Sing. 2 pers. சொல்லாய், 1241. படாதி, 1210.

Sing. 3 pers. m. நாணுன், 1018. உண்ணுன், 1001. f. தொழாள், 55. n. செல்லாது, 18. வேண்டா, 37.

Plur. 1 pers. அறியலம், 1257.

Plur. 2 pers. அறியீர்.

Plur. 3 pers. m. f. தொழாஅர், 2. செய்கலாதார், 26. பேணலர், 1016. n. சோர, 5

Adv. part. நல்காது, 17. இழக்கா, 35. படாமை, 38. கரவா, 527. சிதையாமல், 578.

.el. part. கல்லாத, 397. வணங்கா, 9.

9. Participial nouns in great variety occur. H. B. 87-89. It may be said in general that any form of a tense may be used as a noun also; thus, ஏகிஞன்='he passed over,' or 'he that passed over.' Comp. தக்காள், 51. அடங்கியான், 124. சேர்ந்தார், 3. ஈன்றுள், 923. சான்றேன், ov. கற்றது, 2. மிக்கவை, 158. These are all past.

The following are future or acrist: கெடிப்பீது, 15. வருவது, 39. காப்பான், 24. என்போர், 30 தெரிவான், 27. ஆன்பவர், 383. குளையுநர், 879. கீழுநர், 1193. தோற்கிற்பவர் [கு+இன்], 159, 515. படுவ, 17. அற்குபே, 333, 1232, 1233. அஞ்சுமைவன் is unique, 727.

The following are negative: சேராதார், 10. கேனாதவர், 66. காவாதான், 435. கல்லார், 408.

These forms resemble Greek participles with the article.

10. From these the transition is easy to the குறிப்புவிண. Any crude form, inflexional base, or root, may be treated as a verb. In general we find that the terminations which mark person and number may be added to nouns, thus making derivatives which resemble verbs, and are called so by Tamil grammarians.

These quasi-verbal forms are of constant use in poetry, and give to it much of its terseness and beauty.

Take, for example, 2 con\_ 'possession.' We get 1 pers. sing. 2 con\_ Cui of 'I (am) a possessor.' This may be used as a noun, or as a finite verb, active or passive. See Concordance, sub voce.

முதல் 'that which stands first,' is used in the first couplet in this way. It takes the term. of the 3 pers. sing. and plur. neuter (H. B. § 31), with euphonic change making முதற்று = 'it has for its first'; முதல = 'they have for their first.' These are passive: 'All letters are Affrsted.'

The free use of these appellatives gives an indescribable life and energy to many verses. Nouns are not dead, but invested with powers of action, and thus a vigour, terseness and clearness are given to many verses which nothing else could give. A beautiful example of the terseness of this construction is found in the following invocation: அன்பர்க்கடியனேனுடையவப்பனே! 'O Father of me who am the humble servant of all that love.' [அன்பு+ஆர். அடி, அடியன், அடிய-சென் 'I who am a slave,' in 6th case.]

The following Table exhibits the types which occur in the Kurral:-

| Sing. 1 pers. | Term.<br>ஏன்<br>அன | உடையேன், 1133.                                                                                                |
|---------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 pers.       | 83                 | வல்லே. வேஃர், 1221. கண்ணே, 1222. <b>நீரை</b> , .                                                              |
| 3 p. m.       | அன்                | அறிவன். உள்ளன். எளியென், 386.                                                                                 |
| f.            | அள்                | பசையினள், 1098. நல்லாள், 924, 1111.                                                                           |
| n.            | <i>5</i> 9         | முதற்று, 1. அரிது, 8. கண்ணது, 1222. இனிதே<br>• அணத்து, பாற்று. வற்று, 1079. மாட்டு.<br>நணியது, 3 క ்ற         |
| PLUE. 1 pers. | அம்<br>அம்         | உளேம், 1204.<br>வள்ளிபம், 598. காதலம், 1314.                                                                  |
| 2 pers.       | नःग                | உையர்.                                                                                                        |
| 3 p.m. f.     | (ஆர்<br>அர்<br>இ   | 'நீரர், 1319. காதலவர். இலர், 1242. தமர், 443.<br>உளர், 1204. பெரியார், 444. தொழிலோர், 560.<br>அறிவிஷவர், 914. |
| n.            | <b>9</b>           | முதலை, 1. அரிய. தீய. இனிய.<br>அணையை, பால.                                                                     |

Comp. H. B. § 184.

- § 8. The derivatives from verbal roots are very numerous and varied. Comp. H. B. § 143-9, 154, 190. The following types are found in this worl: மேன்டெகல், 4. ஒரால், 153. மாற்றல், 7. செயல், 26. அகறல் (அகலல்), 1325. சேறல் (செல்லல்), 1256. கோறல் (கொல்லல்), 254. காண்டல், 1213. கோள், 9, 220. ஊண், 44. பேறு, 60. நோய், 320. வீடு, ஓத்து, 134. எழுத்து, 1. தகுதி, 111. பிறவி, 10. உண்டி, 945. ஆட்சி, 252. உணர்ச்சி, 453. கொல்லி, 306. வேண்டாமை, 4. பார்வல், 1152. பொருள், 307. புக கைம, 533. தோன்மை, 48. வாழ்க்கை, 46. நடை, 59. பொறை, 153. வைப்பு, 24. சோர்வு, 56. அடக்கம், 121. எச்சம், கிடந்தமை, 959. [These are all explained in the appended Lexicon.]
- § 9. Some anomalous forms are found with அளபெடை. This is really the length ing a long syllable by writing after it its corresponding short letter; thus, Θρηψηπ is written Θρηψημή, 2. [Comp. ήτλιος for ήλιος.]

A short syllable is first lengthened, and then tripled by அளபெடை; thus, எடுப்பதும் becomes எடுப்பது உம், 15.

The following cases require elucidation:

- (1) அளேஇ, 91 (= அளேந்து). ஐ takes as its short, இ. நசைஇ, 1263.
- (2) அழீஇ, 182 (= அழித்து).
- (3) மரீஇ, 227 (=மருஃி). ஒரீஇ, 42 (=ஒருவி). கொளீஇ, 938.
- (4) தாஅயது, 610 (= தாவிய,

Here it seems especially to app ar in the nast verb. part.

- § 10. Another form of where our author makes constant use, and which is a mark of his style, is a mark
  - (1) கொன்றனன, 109. களிர்த்தற்று, 78. கண்டியோர், 277. கொன்றுங்கு, 532. தக<sup>ுங்கு</sup>, 561.
  - (2) நினேத்தக்கால், 1296. கற்றக<sup>கடை</sup>த்தும், 823. Comp. செயதவக்கண்ணும், 312, and காவாக்க<sup>7</sup>ல், 301.
  - (3) In தோய்வனை, 308, and கொள் ுற்று, 1187, we seem to have verbal nouns தோய்வு 'as when they cling,' கொள்வு 'like the seizing.'

#### III.—METRE OF THE KURRAL.

In studying the metre of these couplets we must regard—

- § I. Ame = 'syllables,' or elements of the metrical foot. These are-
- (1) நிரையசை, consisting of two syllables, of which the former is short by nature and position, and the latter long or short; thus, Os, மிசை, பயன், are நிரையசைகள். In classical metres it equals a *pyrrhic*  $(\smile\smile)$  or iambus  $(\smile\smile)$ .
- (2) Cp π. This is long by nature, or by position (any vowel followed by two consonants); or it is the remaining syllable of a word, long or short; thus, வா, வர்த்.

But வான is நேர்நேர், for வா is a நேர் and ண is the remaining syllable, and is long, as the last syllable in a hexameter line, or a syllable in pausa. அகர is நிரைநேர் ( - - ) or anapæst.

§ II. Fit foot,' or elements of the metrical line.

Each word must form a foot. This is the general rule; but words closely connected, as in apposition, may be taken together as one foot. Thus, the first couplet consists of seven feet, each a single word, except எழுத்தெல்லாம், which is two words in apposition. In the குறள் these ## are of three kinds:

- (1) அசைச்சிர், consisting of a single அசை: -1,  $\sim$   $\sim$ 2.
- (2) இயற்சிர், consisting of two அசைகள்: ——³, → → —⁴, → →  $\smile$   $\smile$   $\smile$   $\smile$  0
- (3) கெண்சோ, consisting of the four இயற்சிர் with an additional நேர்:

These ten metrical feet bave technical names:

[Each of these may take a short உat the end: காசு (— 🛫) பிறப்பு ( ). They only occur in the seventh foot of a kurral.]

- 3. தேமா (— —).
- 4. புளிமா (~~~).
- 5. கூறிளம் (— 🗸 🔾 ).
- 6. கருவினம் (~~~).
- 7. தேமாங்காய் (— —). 8. புளிமாங்காய் (— —).
- 9. கூவினங்காய் (— ு ு ). 10. கருவினங்காய் (ு ு ு ).

Observe (a) the long syllable is marked by a stress of the voice, and a short pause; and its length is independent, in many cases, of the actual metrical quantity; (b) the last foot in every spain being prain, கா(க), டிலர் or பிறப்(பு), the effect of a catalectic syllable is produced. The deficiency is compensated for by the pause, and a slight prolongation of the closing syllable of the couplet.

The first couplet is scanned:

( புளிமா புளிமா புளிமாங்காய் தேமா ( அகர முதல லெழுத்தெல்லா மாதி ( புளிமா புளிமா பிறப்(பு) ( பகவன் முதற்றே யுலகு.

- § III. App 'line.' The Spoi is a couplet of seven feet, divided into lines of 4 and 3 feet, or 3 and 4 feet. The division is marked by the rhyme. Of the 1300 couplets, 909 have 4 and 3, while 421 have 3 and 4. There may be a doubt as to one or two of these.
- § IV. a good 'rhyme.' Rhyme in Tamil is in the beginning of the line, and is strictly the identity of the second letter, the first being of the same metrical quantity. Six kinds are enumerated. Sometimes there is no rhyme, but a repetition of the entire foot, 201.
- (i.) இடையாசெதுகை: identity of 2nd letter. As in 1, அகர rhymes with பகவன். Here க is repeated, the preceding syllable in both lines being short. So in 2, கற் with தற்; in 6, பொறி with தெறி.
- (ii.) தல்யாசெத்கை: where the whole foot is identical, with the exception of the first letter (or syllable, as we should say). This is elegant, and is extended sometimes to the second and even third foot. In 8, அற்கோழி rhymes with பிறலாழி.
  - (in.) கடையாசெதுகை . when the last syllable of the foot is repeated.
- (iv.) ஆசெதுகை: when ய, ர, ல, பூ are disregarded. Thus, in 3, மலர் மிசை rhymes with நிலமிசை, 206.
- (v.) இனவேதுகை: when a letter of the same class is substituted. (H.B. Intro. p. 9.) So 112, செப்ப is made to rhyme with எச்ச, 211.
  - (vi.) மூன்றுப்பழுத்தொன்றெதுகை: consonance of third letter, 881.
- § V. Con & 'alliteration' (Third Gram. 183.) The letter which begins each line should begin at least one other foot in the line. But it is considered sufficient if one of its class is found to commence one of the other feet. For this purpose the classes are:
  - 1. அ, ஆ, ஐ, ஒள.
  - 2. இ, ஈ, ஏ, ஏ.
  - 3. **2**, **221**, 9, 9.

Also s may be represented by s; ஞ by s and ம் by வ. Thus, அகர corresponds to ஆதி, 1. The யாப்பருங்கலம் (Third Gram. ii.) distinguishes—

- (1) இணேமோனே, consonance in 1 and 2 வேண்டுதல் வேண்டாமை, 4.
- (2) பொழிப்புடுமோனே " 1 " 3 வானின் றலைகம் வழங்கி, 11.
- (3) ஒருஉத்தொடை ,, 1 ,, 4 அகர முதல எழுத்தெல்லா மாதி, 1.
- (4) a. any , 1 2 3 see 19.
- (5) மேற்கதுவாய் ,, 1 3 4 see 13.
- (6) **முக்க ஓவா**ய் " 1 2 **4 see 200.**

Many lines in the குறன் have no மோன; but there is generally some alliteration. Comp. 186.

§ VI. தின: 'connection, or rhythmic sequence of feet.' In the குறன் (and in the தாவடி) the connection peculiar to the metre, which is the வெண்பா, is strictly observed. Its rule is thus expressed:

மாமுன்னி**ரையு**ம் வளமு**ன்**னேருங் கோப்முன்னேரும்.

'after மா comes a நிரை, after விளம் come a நேர், after காப் comes a நேர்.'

(முன் here means 'after.') This provides

(1) That a foot ending in  $\omega_{ij}$  should always be followed by one beginning with a  $\beta \otimes r$ :

(?) A foot ending in வளம் must be followed by one beginning with a நேர்:

(3) A foot ending in seπ i must be followed by one beginning with a G<sub>p</sub>:

It will be seen on examination that, according to this rule,

- (a) No குறள் can consist wholly of spondees;
- (b) A குறன் might be framed entirely of molossi or choriambi;
- (b) A spen may consist wholly of anapæsts, or of dactyls (excepting in all cases the catalectic last foot).

Thus the variety of rhythms in the spair is astonishingly great. The first couplet is anapæstic with a single Ionic a minore and one spondee:

§ VII. இசை 'tone' or 'rhythm.' In the குறன (and in the வெண்பா in general) the tone, or rhythm is called செப்பலோசை, which seems to mean 'the recitative or didactic tone,' from செப்பு 'declare.' Three kinds are distinguished:—

- (2) When only the வெண்சிர் (except in the seventh foot, ar. 9 us, d, it is called நாத்திசைச் செப்பல் = "grave recitative." Only one courset (897) is of this wind:

---- -(<del>\c</del>)

Here the effect is very heavy.

(3) When இயற்சிர் and வெண்சிர் are intermingled we have the ஒழு இ சைச்செப்பல் — "the mixed recitative." All not mentioned above are of this kind. In this class, comprising the great majority of couplets, the rhythm has an inexhaustible variety. According to the number of வெண்சிர் introduced is the gravity of the tone; thus, 12, 110, 758, 735 have but one இயற்சிர், while the first couplet has only one வெண்சிர்.

Much more might be said in regard to the Tamil metres, which are entirely different from the Sanskrit or Telugu metrical systems; but the student who feels an interest in the subject will find what is here given a sufficient introduction to the subject, at least, as far as the spen is concerned.

# BOOK I.—VIRTUE.

- § I. Introduction. Ch. i.—iv.
- § II. Domestic Virtue. Ch. v.—xxiv.
- § III. ASCETIC VIRTUE. 'Ch. xxv.—xxxvii.
  - i. Religious Observances. Ch. xxv.—xxxIII.
  - ii. Wisdom. Ch. xxxiv.—xxxvII.
- § IV. FATE. Ch. XXXVIII.

# திருவள்ளுவை காயனர் அவருளிச்செய்த திருக்குறள்.

# THE SACRED KURRAĻ OF TIRUVALLUVA-NÂYANÂR.

BOOK I. — VIRTUE. அறத்துப்பால.

§ I.—INTRODUCTION. பாயிரம்.

# CHAPTER I. அதிகாரம் க.

கடவுள் வாழ்த்து.—The Praise of God.

| 1. அகர முதல வெழுத்தெல்லா மாதி                                                                                              |               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ் பகவன் மூதற்றேயுலகு                                                                                                       | <b>(</b> æ)   |
| A, as its first of letters, every speech maintains;<br>The 'Primal Deity' is First through all the world's domains.        |               |
| 2. கற்றதனு லாய பயனென்கொல் வாலறிவ<br>ன <i>ற்ரு டொழா-அ</i> செனின்                                                            | (오)           |
| No fruit have men of all their studied lore,<br>Save they the 'Purely Wise One's' feet adore.                              |               |
| 3. மலர்பிசை யேகிஞன் மாணடி சேர்க்தார்<br>நிலபிசை நீடுவாழ் வார்                                                              | ( <i>r</i> L) |
| His feet, 'Who o'er the full-blown flower hath past,' who gain<br>In bliss long time shall dwell above this earthly plain. | . ,           |
| 4. வேண்டுதல் வேண்டாமை யில்லா னடிசேர்க்கார்க்<br>கியாண்டு மிடும்பை யில                                                      | ( <i>#</i> )  |
| His foot, 'Whom want affects not, irks not grief,' who gain<br>Shall not, through every time, of any woes complain.        |               |
| 5. இருள்சே ரிருவிணேயுஞ் சேரா விறைவன்<br>பொருள்சேர் புகழ்புரிக்தார் மாட்டு                                                  | ( <b>G</b> )  |
| The men, who on the 'King's' true praise delight to dwell,  Affects not them the fruit of deeds done ill or well.          |               |

6. பொறிவாயி ‰க்தவித்தான் பொய்தீ சொழுக்க கெறிகின் முர் கீடுவாழ் வார் (சு)

Long live they blest, who 've stood in we'll from falsehood freed; His, 'Who quenched lusts that from the sense-gates five proceed.'

7. தனக்குவமை யில்லாதான் முள்சேர்க்தார்க் கல்லான் மனக்கவலே மாற்ற லரிது (ஏ)

Unless His foot, 'to Whom none can compare,' men gain, 'Tis hard for mind to find relief from anxious pain.

8. அற்வாழி யக்கணன் முள்சேர்க்கார்க் கல்லாற் பிறவாழி நீக்த லரிது (அ)

Unless His feet, 'the Sea of Good, the Fair and Bountiful,' men gain, 'Tis hard the further bank of being's changeful sea to attain.

9. கோளில் பொறியிற், குணமிலவே பெண்குணத்தான் முளே வணங்காத் தலே (கூ)

Before His foot, 'the Eight-fold Excellence,' with unbent head Who stands, like palsied sense, is to all living functions dead.

10. பிறவிப் பெருங்கட னீக்துவர் கீக்கா ரிறைவ னடிசேரா தார் (மி)

They swim the sea of births, the 'Monarch's' foot who gain; None others reach the shore or being's mighty main.

# CHAPTER II. அதி. உ.

வான் சிறப்பு.—The Excellence of Rain.

11. வானின் அலகம் வழங்கி வருதலாற் முனமிழ்த மென்அணாற் பாற்அ (க)

The world its course maintains through life that rain unfailing gives; Thus rain is known the true ambrosial food of all that lives.

12. துப்பார்க்குத் துபப்ாய துப்பாக்கித் துப்பார்க்குத் துப்பாய தூஉ மழை (உ)

The rain makes i easant food for eaters rise; As food itself, thirst-quenching draught supplies.

13. விண்ணின்று பொய்ப்பின் விரிரிர்வியனுலகத் தாண்ணின் றாடற்றும் பசி (ட)

If clouds, that promised rain, deceive, and in the sky remain, Famine, sore totalent, stalks o'er earth's vast ocean-girdled plain.

14. ஏர் துழாஅருழுவர் புயலென்னும் வாரி வளங்குண்றிக்கால் (ச)

If clouds their wealth of waters fail on earth to pour, The ploughers plough with oxen's sturdy team no more.

15. கெடுப்பதூஉங் கெட்டார்க்குச் சார்வாய்மற் மு**ங்கே** யெடுப்ப*தூ*சு மெல்லா மழை (**டு**)

'Tis rain works all: it ruin spreads, then timely aid supplies; As, in the happy days before, it bids the ruined rise.

16. விசெம்பிற் அளிவீழி னல்லான்மற் முங்கே பசும்புற் றீலகாண் பரிது (கூ)

If from the clouds no drops of rain are shed, "Tis rare to see green herb lift up its head."

If clouds restrain their gifts and grant no rain, The treasures fail in ocean's wide domain.

18. சிறப்பொடு பூசீன செல்லாது வானம் வறக்குமேல் வானேர்க்கு மீண்டு (அ)

If heaven grow dry, with feast and offering never more Will men on earth the heavenly ones adore.

19. தானர் தவமிரண்டு i தங்கா வியனுலகம் வானம் வழங்கா தெனின் (கூ)

If heaven its watery treasures ceases to dispense, Through the wide world cease gifts, and deeds of 'penitence.'

When water fails, functions of nature cease, you say; Thus when rain fails, no men can walk in 'duty's ordered way.'

# CHAPTER III. அதி. டு.

# நீத்தார்பெருமை.—The Greatness of Ascetics.

21. ஒழுக்கத்து ரீத்தார் பெருமை விழுப்பத்து வேண்டும் பனுவற் அணிவு (க) The settled rule of every code requires, as highest good.

The settled rule of every code requires, as highest good, Their greatness who, renouncing all, true to their rule have stood. 22. துறந்தார் பெருமை துணேக்கூறின் வையத் திறர்தால சமெண்ணிக்கொண் டற்று (2) As counting those that from the earth have passed away, 'Tis vain attempt the might of holy men to say. 28. இருமை வகைதெரிக் தீண்டறம் பூண்டார் பெருமை பிறங்கிற் அலகு ( /L Their greatness earth transcends, who, way of both worlds weighed, In this world take their stand, in virtue's robe arrayed. உரனென்னுக் தொட்டியா னேரைக்குங் காப்பான் வரனென்னும் வைப்புக்கோர் வித்து ( er) He, who with firmness' curb the five restrains, Is seed for soil of yonder happy plains. **லக்** உளித்தா அற்ற லகல்விசும்பு ளார்கோமா னிந்திரனே சாலுங் கரி (G) Their might who have destroyed 'the five,' shall soothly tell Indra, the lord of those in heaven's wide realms that dwell. செயற்கரிய செய்வார் பெரியார் சிறியர் செயற்கரிய செய்கலா தார் (*&*ir) Things hard in the doing will great men do; Things hard in the doing the mean eschew. 27. சுவையொளி யூரேர்சை காற்றமென் றைக்கின் **வகை**தெ**ரிவான் கட்**.டே யுலது ( *5*T ) Taste, light, touch, sound, and smell: who knows the way Of all the five,—the world submissive owns his sway. நிறைமொழி மாக்தர் பெருமை கிலத்**து** மறைமொழி காட்டி விடும் (14) The might of men whose word is never vain, The 'secret word' shall to the earth proclaim. குணமென்னுங் குன்றேறி நின்முர் வெகுளி கணமேயுங் காத்த லரிது (*5*50) The wrath 'tis hard e'en for an instant to endure Of those who virtue's hill have scaled, and stand secure.

30. அந்தண சென்போ சறவோர்மற் றெவ்வுயிர்க்குஞ் செந்தண்மை பூண்டொழுக லான் (ம்)

Towards all that breathe, with seemly graciousness adorned they live; And thus to virtue's sons the name of 'Anthanar' men give.

# CHAPTER IV. AB. 4.

அறன்வலியுறுத்தல்.—Assertion of the Strength of Vietue.

31. சிறப்பீறுஞ் செல்வமு மீறு மறத்தினூஉங் காக்க மெவனே புயிர்க்கு (க)

It yields distinction, yields prosperity; what gain Greater than virtue can :: living man obtain?

32. அறத்தினூஉங் சாக்கமு மில்ஃ யதணே மறத்தனி னூங்கில்ஃ கேடு

No greater gain than virtue aught can cause; No greater loss than life oblivious of her laws.

33. ஒல்லும் வகையா லறவினே யோவாதே செல்லும் வாயெல்லாகுர் செயல் (ந.)

To finish virtue's work with ceaseless effort strive, What way thou may'st where'er thou see'st the work may thrive.

34. பனத்துக்கண் மாசில ஞத ல*ீனத்தற* ஞகுல நீர பிற (சு)

Spotless be thou in mind! This only merits virtue's name; All else, mere pomp of idle sound, no real worth can claim.

35. அழுக்கா றவாவெகுளி மின்சைசொன் ஒன்கு மிழுக்கா வியன்ற தறம் (ரு)

'Tis virtue when, his footsteps sliding not through envy, wrath, Lust, evil speech—these four, man onwards moves in ordered path.

36. அன்றறிவா மென்னு குறஞ்செய்க மற்றது பொன்றுங்காற் போனமுத் துணே (சு)

Do deeds of virtue now. Say not, 'To-morrow we'll be wise'; Thus, when thou diest, shalt thou find a help that never dies.

37. அறத்தா மிதுவென வேண்டா சினிகை பொறுத்தானே <sup>டூ</sup>ர்ந்தா னிடை (எ)

Needs not in words to dwell on virtue's fruits: compare The man in litter horne with them that foiling bear!

38. வீழ்நாள் படாஅமை நன்முற்ற குஃதொருவன் வாழ்நாள் வழியடைக்குங் கல் (அ)

If no day passing idly, good to do each day you toil, A stone 't will be to block the way of future days of moil. 39. அறத்தான் வருவதே பின்பமற் றெல்லாம் புறத்த புகழு மில

(55)

What from virtue floweth, yieldeth dear delight; All else extern, is void of glory's light.

40. செயற்பால தோரு மற**னே யொருவ**ற் குயற்பால தோரும் பழி

(w)

'Virtue' sums the things that should be done; 'Vice' sums the things that man should shun.

பாயிரமுற்றும்.

END OF INTRODUCTION.

#### § 2. DOMESTIC VIRTUE. இவ்வற

#### CHAPTER V. AB. C.

#### இல்வாழ்க்கை.—Domestic Life

41. இல்வாழ்வா னென்பா னியல்புடைய மூவர்க்கு நல்லாற்றி னின்ற துணே (க)

The men of household virtue, firm in way of good, sustain The other orders three that rule professed maintain.

42. துறக்கார்க்குக் துவ்வா தவர்க்கு மிறக்தார்க்கு மில்வாழ்வா னென்பான் றுணே (உ)

To anchorites, to indigent, to those who've passed away, The man for household virtue famed is needful help and stay.

43. தென்புலத்தார் ( தயவம் விருக்தொக்க முனென்முங் கைம்புலத்தா முேம்ப றீல (கூ)

The manes, God, guests, kindred, self, in due degree, These five to cherish well is chiefest charity.

44. பழியஞ்சிப் பாத்தா ணுடைத்தாயின் வாழ்க்கை வழியெஞ்ச லெஞ்ஞான்ற மில் (ச)

Who shares his meal with others, while all guilt he shuns, His virtuous line unbroken though the ages runs.

45. அன்பு மறனு முடைத்தாயி னில்**வா**ழ்க்கை பண்பும் பயனு மது (இ)

If love and virtue in the household reign, This is of life the perfect grace and gain.

46. அறத்தாற்றி னில்வாழ்க்கை யாற்றிற் பு*றத்தாற்றிற்* போஒய்ப் பெ*ற*வை தெவன் (கூ)

If man in active household life a virtuous soul retain, What fruit from other modes of virtue can he gain?

47. இயல்பினு னில்வாழ்க்கை வொழ்பவ னென்பான் முயல்வாரு ளெல்லாக் தூல (எ)

In nature's way who spends his calm domestic days, 'Mid all that strive for virtue's crown hath foremost place.

48. ஆற்றி ெருழுக்கி யறனிழுக்கா வில்வாழ்ககை கோற்பாரி ேனென்மை யுடைத்து (அ)

Others it sets upon their way, itself from virtue ne'er declines; Than stern ascetics' pains such life domestic brighter shines. 49. அறனெனப் பட்டதே யில்வாழ்க்கை யஃதும் பிறன்பழிப்ப தில்லாயி னன்று (கூ)

The life domestic rightly bears true virtue's name; That other too, if blameless found, due praise may claim.

50. வையத்துள் வாழ்வாங்கு வாழ்பவன் வானுறையுக் தெய்வத்துள் வைக்கப் படும் (௰)

Who shares domestic life, by household virtues graced, Shall, mid the gods, in heaven who dwell, be placed.

# CHAPTER VI. அதி. ௬.

வாழ்க்கைத்து ஊரலம்.—The Goodness of the Help to Domestic Life.

51. மீனத்தக்க மாண்புடைய ளாடித்தற் கொண்டான் வளத்தக்காள் வாழ்க்கைத் துணே

As doth the house beseem, she shows her wifely dignity;
As doth her husband's wealth befit, she spends: helpmeet is she.

52. மணேமாட்சி யில்லாள்க ணில்லாயின் வாழ்க்கை யெணேமாட்சித் தாயினு மில் (உ)

If household excellence be wanting in the wife, Howe'er with splendour lived, all worthless is the life.

**53. இல்ல** தெனில்லவண் மாண்பா இ ஆாள்ள தெனில்லவண் மாணுக்கடை ( டி )

There is no lack within the house, where wife in worth excels, There is no luck within the house, where wife dishonoured dwells.

**54.** பெண்ணிற் பெருந்தக்க யாவுள கற்பென்னுக் திண்மையுண் டாகப் பெறின் (ச)

If woman might of chastity retain,
What choicer treasure doth the world contain?

55. தெய்வக் தொழா அள் கொழுகற் இருழுதெழுவாள் பெய்யெனப் பெய்யு மழை (டு)

No god adoring, low she bends before her lord; Then rising, serves: the rain falls instant at her word!

56. தற்காத்துத் தற்கொண்டாற் பேணித் தகைசான்ற சொற்காத்துச் சோர்விலாள் பெண் (சு)

Who guards herself, for husband's comfort cares, her household's fame In perfect wise with sleepless soul preserves,—give her a woman's name! 57. சிறைகாக்குங் காப்பெவன் செய்யு மகளிர் கிறைகாக்குங் காப்பே த‰ (எ)

Of what avail is watch and ward? Honour's a woman's safest guard.

58. பெற்*ரு*ற் பெறிற்பெறுவர் பெண்டிர் பெருஞ்சிறப்புப் புத்தேளிர் வாழு முலகு (அ)

If wife be wholly true to him who gained her as his bride, Great glory gains she in the world where gods in bliss abide.

59. புகழ்புரிக் தில்விலோர்க் கில்ஃ யிகழ்வார்முன் னேறுபோற் பீடு எடை (கூ)

Who have not spouses that in virtue's praise delight, They lion-like can never walk in scorners' sight.

60. மங்கல மென்ப மீனமாட்சி மற்றத னன்கல னன்மக்கட் பேறு (௰)

The house's 'blessing,' men pronounce the house-wife excellent; The gain of blessed children is its goodly ornament.

### CHAPTER VII. அதி. எ.

புதல்வரைப்பெறுதல்.—The Obtaining of Sons.

61. பெறுமவற்றுள் யாமறிவ தில்லே யறிவறிக்க மக்கட்பே றல்ல பிற (க)

Of all that men acquire, we know not any greater gain, Than that which by the birth of learned children men obtain.

62. எழுபிறப்புக் தீயவை தீண்டா பழிபிறங்காப் பண்புடை மக்கட் பெறின் (உ)

Who children gain, that none reproach, of virtuous worth, No evils touch them, through the sev'n-fold maze of birth.

63. தம்பொரு ளென்பதம் மக்க ளவர்பொரு டந்தம் விணயான வரும் (டி)

'Man's children are his fortune,' say the wise; From each one's deeds his varied fortunes rise.

64. அமிழ்தினு மாற்ற வினிதே தம்மக்கள் சிற்கை யளாவிய கூழ் (ச)

Than gods' ambrosia sweeter far the food before men laid, In which the little hands of children of their own have play'a. 65. மககண்மெய தீண்ட அடற்கின்ப மற்றவர் சொற்கேட்ட வின்பஞ் செவிக்கு (இ)

To parent sweet the touch of children dear; Their voice is sweetest music to his ear.

66. குழுவினி தியாழினி தென்ப தம்மக்கண் மழு‰ச்சொற் கேளா தவர் (சு)

'The pipe is sweet,' 'the lute is sweet,' by them 't will be averred, Who music of their infants' lisping lips have never heard.

67. தக்தை மகற்காற்று கன்றி யவையத்து முக்கி யிருப்பச் செயல் (எ)

Sire greatest boon on son confers, who makes him meet In councils of the wise to fill the highest seat.

68. தம்மிற்றம் மக்க ளறிவுடைமை மாகிலத்து மன்னுயிர்க் கெல்லா மினிது (அ(

Their children's wisdom greater than their own confessed, Through the wide world is sweet to every human breast.

69. ஈன்ற பொழுதிற் பெரி **துவ**க்குர் தன்மகணேச் சான்முனெனக் கேட்ட தாய் (கூ)

When mother hears him named 'fulfill'd of wisdom's lore,' Far greater joy she feels, than when her son she bore.

70. **மகன்ற**க்கைக் காற்று முதவி யிவன்றக்கை யென்றேற்*முன் கொல்லென்றுஞ் சொ*ல் (மி)

To sire, what best requital can by grateful child be done? To make men say, 'What merit gained the father such a son?'

# CHAPTER VIII. அத. அ.

அன்புடைமை.—The Possession of Love.

71. அன்பிற்கு முண்டோ வடைக்கு ந்தா ழார்வலர் புன்கணீர் பூச றரும் (க)

And is there bar that can even love restrain? The tiny tear shall make the lover's secret plain.

72. அன்பிலா செல்லாக் தமக்குரிய சன்புடையா சென்பு முரியர் பிறர்க்கு (உ)

The loveless to themselves belong alone; The loving men are others' to the very bone.

(W)

73. அன்போ டியைந்த வழக்கென்ப வாருயிர்க் கென்போ டியைந்த தொடர்பு (/<u>/</u>L) Of precious soul with body's flesh and bone, The union yields one fruit, the life of love alone. 74. அன்பீனு மார்வ முடைமை பதுபீனு **நண் அபன்னு நாடாச சிறப்பு** (<del>P</del>) From love fond yearning springs for union sweet of minds; And that the bond of rare excelling friendship binds. 75. அன்புற் றமர்க்த வழக்கென்ப வையகத் தின்புற்ரு செய்துஞ் சிறப்பு (G) Sweetness on earth and rarest bliss above, These are the fruits of tranquil life of love. 76. அறத்திற்கே யன்புசார் பென்ப வறியார் மறத்திற்கு மஃதே துணே (sm) The unwise deem love virtue only can sustain. It also helps the man who evil would restrain. 77. என்பி லதனே வெயிற்போலக் காயுமே யன்பி லகனே யறம் (எ) As sun's fierce ray dries up the boneless things, So loveless beings virtue's power to nothing brings. 78. அன்பகத் தில்லா வுயிர்வாழ்க்கை வன்பாற்கண் வற்றன் மாந்தளிர்த் தற்று (14) The loveless soul, the very joys of life may know When flowers, in barren soil, on sapless trees, shall blow. புறத்துறுப் பெல்லா மெவன்செய்யும் யாக்கை யகத்து அப் பன்பி லவர்க்கு (-5%) Though every outward part complete, the body 's fitly framed; What good, when soul within, of love devoid, lies halt and maimed? 80. அன்பின் வழிய துயிர்கிலே யஃ திலார்க்

கென்பு தோல் போர்த்த வுடம்பு

Bodies of loveless men are bony framework clad with skin; Then is the body seat of life, when love resides within.

#### CHAPTER IX. 28. 4.

# விருந்தோம்பல்.—Cherishing Guests.

81. இருக்தோம்பி யில்வாழ்வ தெல்லாம் விருக்தோம்பி வேளாண்மை செய்தற் பொருட்டு (க)

All household cares and course of daily life have this in view, Guests to receive with courtesy, and kindly acts to do.

82. விருந்து புறத்ததாத் தானுண்டல் சாவா மருந்தெனினும் வேண்டற்பாற் றன்று (உ)

Though food of immortality should crown the board, Feasting alone, the guests without unfed, is thing abhorred.

83 வருவிருந்து வைகலு மோம்புவான் வாழ்க்கை பருவந்து பாழ்படுத வின்று (கூ)

Each day he tends the coming guest with kindly care; Painless, unfailing plenty shall his household share.

84. அகனமர்ந்து செய்யா ஞுறையு மு**கனமர்ந்து ந**ல்விருந்தோம்புவானில் (ச)

With smiling face he entertains each virtuous guest; 'Fortune' with gladsome mind shall in his dwelling rest.

85. வித்து மிடல்வேண்டுங்கொல்லோ விருக்தோம்பி மிச்சின் மிசைவான் புலம் (இ)

Who first regales his guest, and then himself supplies, O'er all his fields, unsown, shall plenteous harvests rise.

83. செல்விருக் தோம்டி வருவிருக்து பார்த்திருப்பா னல்விருக்து வானத் தவர்க்கு (கூ)

The guest arrived he tends, the coming guest expects to see; To those in heavenly homes that dwell a welcome guest is he.

87 இ*ளேத்துணேத்* தென்பதொன் மில்ஃ விருக்தின் *\_மணேத்துணே* வேள்விப் பயன் (எ)

To reckon up the fruit of kindly deeds were all in vain; Their worth is as the worth of guests you entertain.

88. பரிக்தோம்பிப் பற்றற்றே மென்பர் விருக்தோம்பி வேள்வி தஃப்படா தார் (அ)

With pain they guard their stores, yet 'All forlorn are we,' they 'll cry, Who cherish not their guests, nor kindly help supply.

89. உடைமையு ளின்மை விருக்தோம்ப லோம்பா மடமை மடவார்க ணுண்டு (கூ)

To turn from guests is penury, though worldly goods abound; 'Tis senseless folly, only with the senseless found.

90. மோப்பக் குழையு மணிச்ச முகந்திரிக்**து** கோக்கக் குழையும் விருக்து (ம்)

The flower of the 'Anicha' withers away,
If you do but its fragrance inhale;
If the face of the host cold welcome convey,
The guest's heart within him will fail.

#### CHAPTER X. AB. 450.

# இனியவைகூறல்.—The Utterance of Pleasant Words.

91. இன்சொலா வீர மஃள இப் படி நிலவாஞ் செம்பொருள் கண்டார்வாய்ச் சொல் (க)

Pleasant words are words with all pervading love that burn; Words from his guileless mouth who can the very truth discern.

92. அகனமர்க் தீதலி னன்றே முகனமர்க் தின்சொல குகப் பெறின் (உ)

A pleasant word with beaming smile's preferred, Even to gifts with liberal heart conferred.

93. முகத்தானமர்க்தினிது கோக்கி யகத்தாஞ மின்சொ வினதே யறம் (கூ)

With brightly beaming smile, and kindly light of loving eye, And heart sincere, to utter pleasant words is charity.

94. துன்புறாஉர் தேவ்வாகமை பில்லாகும் யார்மாட்டி மின்புறாஉ மின்சொ லவர்க்கு (ச)

The men of pleasant speech that gladness-breathe around, Through indigence shall never sorrow's prey be found.

95. பணிவுடைய னின்சொல ஞத லொருவம் கணியல்ல மற்*று*ப் பிற (**டி**)

Humility with pleasant speech to man on earth, Is choice adornment; all besides is nothing worth.

96. அல்லவை தேய வறம்பெருகு கல்லவை காடி யினிய சொலின் (க)

Who seeks out good, words from his lips of sweetness flow; In him the power of vice declines, and virtues grow.

97. கயனீன்று கன்றி பயக்கும் பயனீன்று பண்பிற் றஃலப்பிரியாச் சொல் (எ)

The words of sterling sense, to rule of right that strict adhere, To virtuous action prompting, blessings yield in every sphere.

்கி. சிறுமையு ணீங்கிய வின்சொன் மறுமையு மிம்மையு மின்பர் தரும் (அ)

Sweet kindly words, from meanness free, delight of heart In world to come and in this world impart.

99. இன்செச வினிதீன்றல் காண்பா னெவன்கொலோ வன்சொல் வழங்கு வது (கூ)

Who sees the pleasure kindly speech affords, Why makes he use of harsh, repellant words?

100. இனியயுளவாக வின்னுதக்றல் கேனியிருப்பக்காய்கவர்க் தற்று (மி)

When pleasant words are easy, bitter words to use, Is, leaving sweet ripe fruit, the sour unripe to choose.

#### CHAPTER XI. அதி. கக.

செய்ந்தன்றியறிதல்.—The Knowledge of Benefits Conferred: Gratitude.

101. செய்யாமற் செய்த வுதவிக்கு வையகமும் வானகமு மாற்ற லரிது (க)

Assistance given by those who ne'er received our aid, Ir debt by gift of heaven and earth but poorly paid.

102. காலத்தி ஞற்செய்த நன்றி சிறிதெனினு ஞாலத்தின் மாணப் பெரிது (உ)

A timely benefit,—though thing of little worth The gift itself,—in excellence transcends the earth.

108. பயன்றாக்கார் செய்த வுதவி நயன்றாக்கி னன்மை கடவிற் பெரிது (ந\_)

kindness shown by those who weigh not What the return may be; When you ponder right its merit, 'Tis vaster than the sea.

104. **தினத்துணே** கன்றி செயினும் ப**ணத்துணேயா**க் கொள்வர் பயன்றெரி வார் (ச)

Each benefit to those of actions' fruit who rightly deem, Though small as millet-seed, as palm-tree vast will seem. 105. உதவி வரைத்தன் றுதவி யுதவி செயப்பட்டார் சால்பின் வரைதது (டு)

The kindly aid's extent is of its worth no measure true; Its worth is as the worth of him to whom the act you do.

106. மறவற்க மாசற்முர் கேண்மை துறவற்க துன்பத்துட் டுப்பாயார் நடபு (கூ)

Kindness of men of stainless soul remember evermore! Forsake thou never friends who were thy stay in sorrow sore!

107. எழுமை யெழுபிறப்பு முள்ளுவர் தங்கண் விழுமக் துடைத்தவர் கட்பு (எ)

Through all seven worlds, in seven-fold birth, Remains in mem'ry of the wise, Friendship of those who wiped on earth, The tears of sorrow from their eyes.

'Tis never good to let the thought of good things done thee pass away; Of things not good, 'tis good to rid thy memory that very day.

109. கொன்றன்ன வின்னு செயினு மவர்செய்த வொன்று நன் றுள்ளக் கெடும (கூ)

Effaced straightway is deadliest injury, By thought of one kind act in days gone by.

110. எக்கன்றி கொன்முர்க்கு முய்வுண்டா முய்வில்ஃல செய்க்கன்றி கொன்ற மகற்கு (ம்)

Who every good have killed, may yet destruction flee; Who 'benefit' has killed, that man shall ne'er 'scape free!

CHAPTER XII. அதி. கஉ.

நடுவுநிலேமை.—Impartiality.

111. தகுதி யெனவொன்று கன்றே பகுதியாற் பாற்பட் டொழுகப் பெறின் (க)

If justice, failing not, its quality maintain,. Giving to each his due,—'tis man's one highest gain.

> AMATIC SOCIETY. CALCUITA ACC NO \$2819 BATE 8.2.9/

8

| 112. செப்ப முடையவ ைக்கஞ் சிதைவின்றி<br>யெச்சத்திற் கேமாப் புடைத்து                                                       | (உ)            |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--|--|
| The just man's wealth unwasting shall endure,<br>And to his race a lasting joy ensure.                                   |                |  |  |
| 113. நன்றே தரினு நடுவிகர்தா மாக்கத்தை<br>யன்றே பொழிய விடல்                                                               | ( <i>1</i> 5_) |  |  |
| Though only good a seem to give, yet gain By wrong acquired not e'en one day retain!                                     |                |  |  |
| 114. தக்கார் தகவில ரென்ப தவரவர்<br>எச்சத்தாற் காணப் படும்                                                                | ( <i>#</i> )   |  |  |
| Who just or unjust lived shall soon appear: By each one's offspring shall the truth be clear.                            |                |  |  |
| 115. கேடும் பெருக்கமு மில்லல்ல கெஞ்சத்துக்<br>கோடாமை சான் <i>ஞே</i> ர்க்கணி                                              | <b>(G</b> )    |  |  |
| The gain and loss in life are not mere accident; Just mind inflexible is sages' ornament.                                |                |  |  |
| 116. கெடுவல்யா கென்பை தறிகதன் கொஞ்ச<br>கடுகொரீஇ யல்ல செயின்                                                              | (54)           |  |  |
| If, right deserting, heart to evil turn,<br>Let man impending ruin's sign discern!                                       |                |  |  |
| 117. கெடுவாக வையா துலக<br>கடுவாக நன்றிக்கட் டங்கியான் முழ்வு                                                             | (எ)            |  |  |
| The man who justly lives, tenacious of the right,<br>In low estate is never low to wise man's sight.                     |                |  |  |
| 118. சமன்செய்து சீர்தூக்குங் கோல்போ<br>லமைக்தொருபாற் கோடாமை சான்றேர்க் கணி                                               | ( <u>4</u> )   |  |  |
| To stand, like balance rod that level hangs and rightly weighs,<br>With calm unbiassed equity of soul, is sages' praise. |                |  |  |
| 119. சொற்கோட்ட மில்லது செப்ப மொருதலேயா<br>வுட்கோட்ட மின்மை பெறின்                                                        | (ക)            |  |  |
| Inflexibility in word is righteousness, If men inflexibility of soul possess.                                            |                |  |  |
| 120. வாணிகஞ் செய்வார்க்கு வாணிகம்<br>பேணிப் பிறவுக் தமபோற் செயின்                                                        | (w)            |  |  |
| As thriving trader is the trader known,<br>Who guards another's interests as his own.                                    |                |  |  |

#### CHAPTER XIII. அதி. கா..

அடக்கமுடைமை.—The Possession of Self-Restraint.

121. அடக்க மம*ாரு ளு*ய்க்கு மடங்காமை யாரிரு ளுய்த்து விடும் (க)

Controul of self does man conduct to bliss th' immortals share; Indulgence leads to deepest night, and leaves him there.

122. காக்க பொருளா வடக்கத்தை யாக்க மதனினூஉங் கில்லே புயிர்க்கு (உ)

Guard thou as wealth the power of self-controul; Than this no greater gain to living soul!

123. செறிவறிக்து சீர்மை பயக்கு மறிவறிக் தாற்றி னடங்கப் பெறின் (டி)

If versed in wisdom's lore by virtue's law you self restrain,. Your self-repression known will yield you glory's gain.

124. நிஃயிற் றிரியா தடங்கியான் *இருற்ற* மஃயினு மாணப் பெரிது (ச)

In his station, all unswerving, if man self sublue, Greater he than mountain proudly rising to the view.

125. எல்லார்க்கு நன்மும் பணித லவருள்ளுஞ் செல்வர்க்கே செல்வர் தகைத்து (ரு)

To all humility is goodly grace; but chief to them With fortune blessed,—'tis fortune's diadem.

126. ஒருடைய ளாமைபோ ஃக்கடக்க லாற்றி னெழுமையு மேமாப் புடைத்து (சு)

Like tortoise, who the five restrains In one, through seven worlds bliss obtains.

127. யாகாவா ராயினு நாகாக்க காவாக்காற் சோகாப்பர் சொல்லிழுக்குப் பட்டு (எ)

Whate'er they fail to guard, o'er lips men guard should keep; If not, through fault of tongue, they bitter tears shall weep.

128. ஒன்*ரு ஹு*க் தீச்சொற்பொருட்பய ஹண்டாயி **னன்**ருகா தாகி விடும்

Though some small gain of good it seem to bring, The evil word is parent still of evil thing.

129. இயிறைற் கட்டபு ஹுள்ளாறு மாறுதே நாவிறைற் சுட்ட வடு **●**(550) In flesh by fire inflamed, nature may throughly heal the sore; In soul by tongue inflamed, the ulcer healeth nevermore. 130. கதங்காத்துக் கற்றடங்க லாற்றுவான் செவ்வி யறம்பார்க்கு மாற்றி னுழைக்கு  $(\omega)$ Who learns restraint, and guards his soul from wrath, Virtue, a timely aid, attends his path. CHAPTER XIV. அதி. கச. ஒழுக்கமுடைமை.—The Possession of Decorum 131. ஒழுக்கம விழுப்பர் தரலா ஹெழுக்க முயிரினு மோம்பப் படும் **(5**) 'Decorum' gives especial excellence; with greater care 'Decorum' should men guard than life, which all men share. 132. பரிக்தோம்பிக் காக்க வொழுக்கக் தெரிக்தோம்பிச் தேரினு மஃதே தூண (2) Searching, duly watching, learning,—' decorum' still we find Man's only aid: toiling, guard thou this with watchful mind. 133. ஒழுக்க முடைமை குடிமை யிழுக்க மிழிக்த பிறப்பாய் விடும் (Æ) 'Decorum' 's true nobility on earth; 'Indecorum's' issue is ignoble birth. 134. மறப்பினு மோத்துக் கொளலாகும் பார்ப்பான் பிறப்பொழுக்கங் குன்றக் கெடும் (æ) Though he forget, the Brâhman may regain his Vêdic lore; Failing in 'decorum due,' birthright's gone for evermore. 135. அழுககா அடையான்க ணுக்கம்போன் றில்ஃ யொழுக்க முடையான்க ணுயர்வு **(G**) The envious soul in life no rich increase of blessing gains, So man of 'due decorum' void no dignity obtains. ஒழுக்கத்தி னெலகா ருரவோ

ரிமுக்கத்தி னேதம் படுபாக்க றிந்து

The strong of soul no jot abate of 'strict decorum's 'laws, Knowing that 'due decorum's 'breach foulest disgrace will cause.

( 55 )

137. ஒழுக்கத்தி னெய்துவர் மேன்மை யிழுக்கத்தி னெய்துவ ரெய்தாப் பழி (எ)

'Tis source of dignity when 'true decorum' is preserved; Who break 'decorum's' rules endure e'en censures undeserved.

- 138. என்றிக்கு வித்தாகு எல்லொழுக்கர் தியொழுக்க மென்று மிடுபை தரும் (அ)
- 'Decorum true' observed a seed of good will be;
- 'Decorum's breach' will sorrow yield eternally.

139. ஒழுக்க முடையவர்க் கொல்லாவே திய வழுக்கியும் வாயாற் சொலல்

It cannot be that they who 'strict decorum's' law fulfil, E'en in forgetful mood, should utter words of ill.

140. உலகத்தோ டொட்ட வொழுகல் பலகற்றுங் கல்லா ரறிவிலா தார் (மி)

Who know not with the world in harmony to dwell, May many things have learned, but nothing well.

# CHAPTER XV. அதி. கடு.

பிறனில் விழையாமை.—Not Coveting Another's Wife.

141. பிறன்பொருளாட் பெட்டொழுகும் பேதைமை ஞூலத் தறம்பொருள் கண்டார்க ணில் (ச)

Who laws of virtue and possession's rights have known, Indulge no foolish love of her by right another's own.

142. அறன்கடை நின்*முரு* ளெல்லாம் பிறன்கடை நின்*மு*ரிற் பேதையா ரில் (உ)

No fools, of all that stand from virtue's pale shut out, Like those who longing lurk their neighbour's gate without.

143. விளிந்தாரின் வேறல்லார் மன்ற தெளிந்தாரிற் நிமை புரிந்தொழுகு வார் (கூ)

They're numbered with the dead, e'en while they live,—how otherwise? With wife of sure confiding friend who evil things devise.

144. எண்ததுணேய ராயினு மென்று is தின்ததுணேயுக் தோரன் பிறணில் புகல் (ச)

How great soe'er they be, what gain have they of life, Who, not a whit reflecting, seek a neighbour's wife? 145. எளிதென வில்லிறப்பா னெய்துமெஞ் ஞான்றும் விளியாது நெற்கும் பழி (இ)

'Mere trifle!' saying thus, invades the home; so he ensures A gain of guilt that deathless aye endures.

146. பகைபாவ மச்சம் பழியென நான்கு மிகவாவா மில்லிறப்பான் கண் (கூ)

Who home invades, from him pass nevermore, Hatred and sin, fear, foul disgrace: these four.

147. அறனியலா னில்வாழ்வா னென்பான் பிறனியலாள் பெண்மை கயவா தவன் (எ)

Who sees the wife, another's own, with no desiring eye, In sure domestic bliss he dwelleth ever virtuously.

148. பிறன்மனே கோக்காத பேராண்மை சான்ருேர்க் கற்றென்ரே வான்ற வொழுக்கு (அ)

Manly excellence, that looks not on another's wife, Is not virtue merely, 'tis full 'propriety' of life.

149. **கலக்கு**ரியார் யாசெனி குமைரீர் வைப்பிற் பிறற்குரியா டோடோயா தார் (கூ)

Who 're good indeed, on earth begirt by ocean's gruesome tide? The men who touch not her that is another's bride.

150. அறன்வரையானல்ல செயினும் பிறன்வரையாள் பெண்மை நயவாமை நன்று (மி)

Though virtue's bounds he pass, and evil deeds hath wrought; At least, 'tis good if neighbour's wife he covet not.

# CHAPTER XVI. அதி. ககு.

பொறையுடைமை.—The Possession of Patience: Forbearance.

151. அகழ்**வா**ரைத் தாங்கு ஙிலம்போலத் தம்மை யிகழ்வார்ப் பொ**ற**த்த ற‰ (க)

As earth bears up the men who delve into her breast, To bear with scornful men of virtues is the best.

152. பொறுத்த விறப்பின் யென அ மதின் மறத்த லதனினு நன்று (உ)

Forgiving trespasses is good always; Forgetting them hath even higher praise.

(W)

#### BOOK I .- DOMESTIC VIRTUE.

153. இன்மையு ளின்மை விருக்தொரால் வன்மையுள் வன்மை மடவார் பொறை The sorest poverty is bidding guest unfed depart; The mightiest might to bear with men of foolish heart. நிறையுடைமை நீங்காமை வேண்*டிற்* பொறையுடைமை போற்றி யொழுகப் படும் Seek'st thou honour never tarnished to retain: So must thou patience, guarding evermore, maintain. 155. ஒறுத்தாரை யொன்முக் வையாரே வைப்ப்ர் ப*ுறுத்தாரைப் பொன்போற் பொ*திக்*து* Who wreak their wrath as worthless are despised; Who patiently forbear as gold are prized. ஒறுத்தார்க் கொருநாகோ யின்பம் ப*ுறுத்தார்*க்குப் பொன்றுக் துணேயும் பு**க**ழ் Who wreak their wrath have pleasure for a day; Who bear have praise till earth shall pass away. 157. நிறனல்ல தற்பிறர் செய்யினு கோகொக் தறனல்ல செய்யாமை நன்று Though others work thee ill, thus shalt thou blessing reap: Grieve for their sin, thyself from vicious action keep! மிகு நியான் மிக்கவை செய்தாரைத் தாக்தக் ககுதியான் வென்று விடல் With overweening pride when men with injuries assail, By thine own righteous dealing shalt thou mightily prevail. 159. துறந்தாரிற் ஹாய்மை புடைய ரிறந்தார்வா யின்னுச்சொ ஜேற்கிற் பவர் (கூ)

உண்ணுது கோற்பார் பெரியர் பிறர்சொல்லு

Though 'great' we deem the men that fast and suffer pain, Who others' bitter words endure, the foremost place obtain.

They who transgressors' evil words endure With patience, are as stern ascetics pure.

மின்தைச்சொ தேற்பாரிற் பின்

#### CHAPTER XVII.

அழுக்காருமை.—Not Envying. அதி. கஎ.

161. ஒழுக்காறுக் கொள்க வொருவன்றன் னெஞ்சத் தழுக்கா நிலாத வியெல்பு (**5**5) As 'strict decorum's' laws, that all men bind, Let each regard unenvying grace of mind. 162. விழுப்பேற்றி னஃதொப்ப நில்ஃயார் மாட்டு மழுக்காற்றி னன்மை பெறின் (2) If man can learn to envy none on earth, 'Tis richest gift,—beyond compare its worth. 163. அறனுக்கம் வேண்டாதா னென்பான் பிறனுக்கம் பேணு தழுக்கறுப் பான் (Æ) Nor wealth nor virtue does that man desire, 'tis plain, Whom others' wealth delights not, feeling envious pain. 164. அழுக்காற்றி னல்லவை செய்யா ரிமுக்காற்றி னேதம் படுபாக் கறிந்து (ar) The wise through envy break not virtue's laws, Knowing ill-deeds of foul disgrace the cause. 165. அழுக்கா அடையார்க் கதுசாலு மொன்னுர் வழுக்கியுங் கேடீன் பது **(G**) Envy they have within! Enough to seal their fate! Though foemen fail, envy can ruin consummate. 166. கொடுப்ப தழுக்கறுப்பான் சுற்ற முடுப்பதூஉ முண்பதூஉ மின்றிக் கெடும (sir) Who scans good gifts to others given with envious eye, His kin, with none to clothe or feed them, surely die. 167. அவ்வித் தழுக்கா அடையாணச் செய்யவ டவ்வையைக் காட்டி விடும் (எ) From envious man good fortune's goddess turns away, Grudging him good, and points him out misfortune's prey. 168. அழுக்கா மெனவொரு பாவி தி*ரு*ச்செ*ற்றுத்* தீயுழி யுய்த்**து வி**டும் (*P*P)

Envy, embodied ill, incomparable bane,

Good fortune slays, and soul consigns to fiery pain.

169. அவ்பிய கெஞ்சத்தா இக்கமுஞ் செவ்வியான் கேடு நிணக்கப் படும் (கூ)

To men of envious heart, when comes increase of joy, Or loss to blameless men, the 'why ' will thoughtful hearts employ.

170. அழுக்கற் றகன்முரு மில்லே யஃதிலார் பெருக்கத்திற் நீர்க்தாரு மில் (ம்)

No envious men to large and full felicity attain; No men from envy free have failed a sure increase to gain.

#### CHAPTER XVIII. அ. க. அ.

#### வெஃாமை.—Not Coveting.

171. நடுவின்றி நன்பொருள் வெஃகிற் குடிபொன்றிச் தேற்றமு மாங்கே தெரும் (க)

With soul unjust to covet others' well-earned store, Brings ruin to the home, to evil opes the door.

172. படுபயன் வெஃஃப் பழிப்படுவ செய்யார் நடுவன்மை நாணு பவர் (உ)

Through lust of gain, no deeds that retribution bring Do they, who shrink with shame from every unjust thing.

173. சிற்றின்பம் வெஃகி யறனல்ல செய்யாரே மற்றின்பம் வேண்டு பவர் ( டி )

No deeds of ill, misled by base desire, Do they, whose souls to other joys aspire.

174. இலமென்று வெஃகுதல் செய்யார் புலம்வென்ற புன்மையிற் காடகி யவர் (ச)

Men who have conquered sense, with sight from sordid vision freed-Desire not others' goods, e'en in the hour of sorest need.

175. அஃகி பெகன்ற வழிவென்றும் யார்மாட்டும் வெஃகி வெறிய செயின் (இ)

What gain, though lore refined of amplest reach he learn, His acts towards all mankind if covetous desire to folly turn?

176. அருள்வெஃ கி யாற்றின் கணின்முன் பொருள்வெஃ கிப் பொல்லாத சூழக் கெடும் (சு)

Though, grace desiring, he in virtue's way stand strong, He 's lost who wealth desires, and ponders deeds of wrong. 177. வேண்டற்க வெஃகியா மாக்கம் விளேவயின் மாண்டற் கரிதாம் பயன் (எ)

Seek not increase by greed of gain acquired; That fruit matured yields never good desired.

178. அஃகாமை செல்வத்திற் கியாதெனின் வெஃகாமை வேண்டும் பிறன்கைப் பொருள் (அ)

What saves prosperity from swift decline?

Absence of lust to make another's cherished riches thine!

179. அறனலிக்து வெஃகா வறிவுடையார்ச் சேருக் திறனறிக் தாங்கே திரு (கூ)

Good fortune draws anigh in helpful time of need, To him who, schooled in virtue, guards his soul from greed.

180. இறலீனு மெண்ணுது வெஃ இன் விறலீனும் வேண்டாமை யென்னூஞ் செருக்கு (மி)

From thoughtless lust of others' goods springs fatal ill; Greatness of soul that covets not shall triumph still.

#### CHAPTER XIX. அதி. கக.

புறங்கூறமை.—Not Backbiting.

181. அறங்க*ளு* னல்ல செயி*னு மொரு*வன் புறங்க*ளு* ஒனன்த லினிது (க)

Though virtuous words his lips speak not, and all his deeds are ill, If neighbour he defame not, there 's good within him still.

182. அறனழிஇ யல்லவை செய்தலிற் நீதே புறனழிஇப் பொய்த்து மகை (உ)

Than he who virtue scorns, and evil deeds performs, more vile Is he that slanders friend, then meets him with false smile.

183. புறங்கூலிப் பொய்த்துயிர் வாழ்தலிற் சாத லறங்கூறு மாக்கக் தரும் (டு)

'Tis greater gain of virtuous good for man to die Than live to slander absent friend, and falsely praise when nigh.

184. கண்ணின்று கண்ணறச் சொல்லினுஞ் சொல்லற்க முன்னின்று பின்னேக்காச சொல் (ச)

In presence though unkindly words you speak, say not In absence words whose ill result exceeds your thought. . 185. அறஞ்சொல்லு கெஞ்சத்தா னன்மை புறஞ்சொல்லும் புன்மையாற் காணப் படும் (டு)

The slanderous meanness that an absent friend defames, 'This man in words owns virtue, not in heart,' proclaims.

186. பிறன்பழி கூறுவான் றன்பழி யுள்ளுக் திறன்றெரிக்து கூறப் படும் (கூ)

Who on his neighbours' sins delights to dwell, The story of his sins, culled out with care, the world will tell.

187. பகச்சொல்லிக் கேளிர்ப் பிரிப்பர் ககச்சொல்லி நட்பாட *றேற்ளு தார்* (எ)

With friendly art who know not pleasant words to say, Speak words that sever hearts, and drive choice friends away.

188. துன்னியார் குற்றமுக் தூற்று மரபின சென்னேகொ லேதிலார் மாட்டு (அ)

Whose nature bids them faults of closest friends proclaim, What mercy will they show to other men's good name?

189. அறனேக்கி யாற்றுங்கொல் வையம் புறனேக்கிப் புன்சொ இரைப்பான் பொறை (கூ)

'Tis charity, I ween, that makes the earth sustain their load Who, neighbours' absence watching, tales of slauder tell abroad.

190. ஏதிலார் குற்றம்போற் றங்குற்றங் காண்கிற்பிற் றீதுண்டோ மண்ணு முயிர்க்கு (லி)

If each his own, as neighbours' faults would scan, Could any evil hap to living man?

# CHAPTER XX. A. D.

பயனிலகொல்லாமை.—The not Speaking Profitless Words.

191. பல்லார் முனியப் பயனில சொல்லுவா னெல்லாரு மெள்ளப் படும் (க)

Words without sense, while chafe the wise, Who babbles, him will all despise.

192. பயனில பல்லார்முற் சொல்ல னயனில நட்டார்கட் செய்தலிற் றீது (உ)

Words without sense, where many wise men hear, to pour Than deeds to friends ungracious done offendeth more.

| ·                                                                                                                                                                                    |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 193. நயனில னென்பது சொல்லும்<br>பயனில பாரித் தாரைக்கு முரை<br>Diffusive speech of useless words proclaims<br>A man who never righteous wisdom gains.                                  | ( <i>n</i> s_) |
| 194. கயன்சாரா நன்மையி னீக்கும்<br>பயன்சாராப் பண்டில்சொற் பல்லா ரகத்து<br>Unmeaning, worthless words, said to the multitude,<br>To none delight afford, and sever men from good.      | (#)            |
| 195. சீர்மை சிறப்பொடு நீங்கும் பயணில<br>நீர்மை யுடையார் சொலின்<br>Gone are both fame and boasted excellence,<br>When men of worth speak words devoid of sense.                       | ()             |
| 196. பயனில் சொற் பாராட்டு வொ'ன மக்கெனல்<br>மக்கட் பதடி யெனல்<br>Who makes display of idle words' inanity,<br>Call him not man,—chaff of humanity!                                    | ( <i>5</i> m)  |
| 197. கயனில சொல்லி துஞ் சொல்லுக சான்றேர்<br>பயனில சொல்லாமை கன்று<br>Let those who list speak things that no delight afford,<br>'Tis good for men of worth to speak no idle word.      | ( ब )          |
| 198. அரும்பய தையு மறிவினர் சொல்லார்<br>பெரும்பய னில்லாத செல்ல<br>The wise, who weigh the worth of every utterance,<br>Speak none but words of de p significance.                     | ( <i>4</i> )   |
| 199. பொருடீர்க்க பொச்சாக்குஞ் சொல்லார்<br>மருடீர்க்க மாசறு காட்சி யவர்<br>The men of vision pure, from wildering folly free,<br>Not e'en in thoughtless hour, speak words of vanity. | ( <i>5</i> m)  |
| 200. சொல்லுக சொல்லிற் பயதுடைய<br>சொல்லற்க சொல்லிற் பயனிலாச சொல்                                                                                                                      | (ŵ)            |

If speak you will, speak words that fruit afford, If speak you will, speak never fruitless word.

#### CHAPTER XXI. 28.25.

#### த்வியைச்சம். -- Dread of Evil Deeds.

201. தீவிணபாரஞ்சார் விழைமியா ரஞ்சுவர் தீவிண யென்றுஞ் செருக்கு (க)

With sinful act men cease to feel the dread of ill within; The excellent will dread the wanton pride of cherished sin.

202. தியைவை திய பயத்தலாற் தியவை திடினு மஞ்சப் படும் (உ)

Since evils new from evils ever grow, Evil than fire works out more dreaded woe.

203. அற்ி அ கொல்லாக் தஃ மென்ப தீய செறுவார்க்குஞ் செய்யா விடெல் (ந.)

Even to those that hate make no return of ill; So shalt thou wisdom's highest law, 'tis said, fulfil.

204. மறக்தும் பிறன்கேடு சூழற்க சூழி னறஞ்சூழஞ் சூழ்க்கவன் கேடு (ச)

Though good thy soul forget, plot not thy neighbour's fall, Thy plans shall 'virtue's Power' by ruin to thyself forestall.

205. இலனென்று தீயவை செப்டுற்க செய்யி னிலலுகு மற்றும் பெயாத்து (ரு)

Make not thy poverty a plea for ill; Thy evil deeds will make thee poorer still.

206. தீப்பால தான்பிறர்கட் செய்யற்க கோய்ப்பால தன்னே யடல்வேண்டா தான் (சு)

What ranks as evil spare to do, if thou would'st shun Affliction sore through ill to thee by others done.

207. ஏஃனப்பகை யு*ற்று*ரு முயவர் விணேப்பகை லீயாது பின்சென் றடும் (கூ)

From every enmity incurred there is to 'scape a way; The wrath of evil deeds will dog men's steps, and slay.

208. **தீயவை** செய்தார் கெடுத னிழறன்‰ **வீ**யா தடியுறைக் தற்*று* (அ)

Man's shadow dogs his steps where'er he wends; Destruction thus on sinful deeds attends. 209. தன்*ணேத்தான் காதல கு*றி *கெணேத்தொன்று*ர் துன்னறக தீவிணப் பால் (கூ)

Beware, if to thyself thyself is dear, Lest thou to aught that ranks as ill draw near!

210. அருங்கேட னென்ப தறிக மருங்கோடித் தீவிணே செய்யா னெனின் (மி)

The man, to devicus way of sin that never turned aside, From ruin rests secure, whatever ills betide.

#### CHAPTER XXII. அதி. உஉ.

ஓப்பு ரவறிதல்.—The Knowledge of what is Befitting a Man's Position.

211. கைம்மாறு வேண்டா கடப்பாடு மாரிமாட் டென்னுற்றுங் கொல்லோ வுலகு (க)

Duty demands no recompense; to clouds of heaven, By men on earth, what answering gift is given?

212. தாளாற்றித் தந்த பொருளெல்லாக் தக்கார்க்கு வேளாண்மை செய்தற் பொருட்டு (உ)

The worthy say, when wealth rewards their toil-spent hours. For uses of beneficence alone 'tis ours.

213. புத்தே ஞாலகத்து மீண்டும் பெறலரிதே யொப்புரபி னெல்ல பிற (ந.)

To 'due beneficence' no equal good we know, Amid the happy gods, or in this world below.

214. ஒத்த தறிவா னுயிர்வாழ்வான் மற்றையான் செத்தாருள் வைக்கப் படும் (ச)

Who knows what's human life's befitting grace, He lives; the rest'mongst dead men have their place.

215. ஊருணி நீர்ஙிறைக் தற்றே யுலகவாம் பேரறி வாளன் றிரு (இ)

The wealth of men who love the 'fitting way,' the truly wise, Is as when water fills the lake that village needs supplies.

216. பயன்மா முள்ளூர்ப் பழுத்தற்முற் செல்வ கயனுடை யான்கட் படின் (சு)

A tree that fruits in th' hamlet's central mart, Is wealth that falls to men of liberal heart.

217. மருக்தாகித் தப்பா மரத்தற்முற் செல்வம் பெருக்தகை யான்கட் படின் (எ)

Unfailing tree that healing balm distils from every part, Is ample wealth that falls to him of large and noble heart.

218. இடனில் பருவத்து மொப்புரவிற் கொல்கார் கடனறி காட்சி யவர் (அ)

E'en when resources fail, they weary not of 'kindness due,'— They to whom Duty's self appears in vision true.

The kindly-hearted man is poor in this alone, When power of doing deeds of goodness he finds none.

220. ஒப்புரபி ஞெல்வருங் கேடெனி னஃதொருவன் விற்றுக்கோட் டக்க துடைத்து (மி)

Though by 'beneficence' the loss of all should come, 'Twere meet man sold himself, and bought it with the sum.

### CHAPTER XXIII. அதி. உரு.

#### ஈகை.—Giving.

221. வறியார்க்கொன் றீவதே யிகைமற் றெல்லாங் குறியெதிர்ப்பை நீர துடைத்து (க)

Call that a gift to needy men thou dost dispense, All else is void of good, seeking for recompense.

222. நல்லா றெனினுக் கொளறிது மேலுலக மில்லெனினு மீதலே நன்று (உ)

Though men declare it heavenward path, yet to receive is ill; Though upper heaven were not, to give is virtue still.

223. இலனென்னு மெவ்வ முரையாமை மீதல குலனுடையான் கண்ணே யுள ( டூ. )

'I've nought' is ne'er the high-born man's reply; He gives to those who raise themselves that cry.

224. இன்னு திரக்கப் படுத விரந்தவ ரின்முகங் காணு மளவு (ச)

The suppliants' cry for aid yields scant delight, Until you see his face with grateful gladness bright. 225. ஆற்றுவா ராற்றல் பசியாற்ற லப்ப**சியை** மாற்*று*வா ராற்றலிற் பின் (டு)

'Mid devotees they 're great who hunger's pungs sustain, Who hunger's pangs relieve a higher merit gain.

226. ஆற்மு ரழிபசி நீர்த்த லஃதொருவன் பெற்முன் பொருள்வைப் புழி (சு)

Let man relieve the wasting hunger men endure; For treasure gained thus finds he treasure-house secure.

227. பாக்தோண் மஃஇ யவஃப்பகிடியன்றாக் தீப்பிணி தீண்ட லரிது (எ)

Whose soul delights with hungry men to share his meal. The hand of hunger's sickness sore shall never feel.

228. ஈத்துவக்கு மின்ப மறியார்கொ முமுடைமை வைத்திழக்கும் வன்க ணவர் (அ)

Delight of glad'ning human hearts with gifts do they not know, Men of unpitying eye, who hoard their wealth, and lose it so?

229. இரத்தலி னின்னுது மன்ற நிரப்பிய தாமே தமிய ருணல் (கூ)

They keep their garners full, for self alone the board they spread;—'Tis greater pain, be sure, than begging daily bread!

230. சாதலி னின்றைகை தில்ஃ யினிகதாக மீத லியையாக்கடை (மி)

'Tis bitter pain to die! 'Tis worse to live For him who nothing finds to give!

#### CHAPTER XXIV. Af. 2 P.

цаці.—Renown.

281. ஈத விசைபட வாழ்த் லதுவல்ல தூதிய மில்லே யுயிர்க்கு (க,

See that thy life the praise of generous gifts obtain; Save this for living man exists no real gain.

232. உரைப்பா ருரைப்பவை யெல்லா மிரப்பார்க்கொன் நீவார் மேனிற்கும் புகழ் (உ)

The speech of all that speak agrees to crown The men that give to those that ask, with fair renown.

233. ஒன்*ரு* வுலகத் துயர்க்த புகழல்லாற் பொன்முது நிற்பதொன் றில் ( /L. ) Save praise alone that soars on high, Nought lives on earth that shall not die 234. நிலவரை நீள்புக மூற்றிற் புலவரைப் போற்ரு து புத்தே ளுலகு (æ) If men do virtuous deeds by world-wide ample glory crowns The heavens will cease to laud the sage for other gifts rone 1. **நத்தம்போற் கே**டு முளதாகுஞ் சாக்காடு வித்தகர்க் கல்லா லரிது (G) Loss that is gain, and death of life's true bliss fulfilled, Are fruits which only wisdom rare can yield. 236. தோன்றிற் புகழொடு தோன்றுக வஃதிலார் தோன்றலிற் ளுேன்ருமை என்று (*5*m) If, man you walk the stage, appear adorned with glory's grace; Save glorious you can shine, 'twere better hide your face. 237. புகழ்பட வாழாதார் தக்கோவார் தம்மை யிகழ்வாரை நேவை தெவன் (எ) If you your days will spend devoid of goodly fame, When men despise, why blame them? You've yourself to blame. **238**. வசையென்ப வையத்தார்க் கெல்லா மிசையென்னு மெச்சம் பெருஅ விடின் (4) Fame is virtue's child, they say; if, then, You childless live, you live the scorn of men. வசையிலா வண்பயன் குன்று மிசையிலா யாக்கை பொறுத்த நிலம் (கூ) The blameless fruits of fields' increase will dwindle down, If earth the burthen bear of men without renown. வசையொழிய வாழ்வாரே வாழ்வா ரிசையொழிய வாழ்வாரே வாழா தவர் (Ø)

இல்லறவியன் முற்றும்.

Who live without renown, live not, though living men they seem.

Who live without reproach, them living men we deem;

END OF THE SECTION ON 'DOMESTIC VIRTUE.'

## § 3. ASCETIC VIRTUE. துறவறவியல்.

i. Religious Observances. விரதம்.

# THATTER AAV. AB. 26.

#### - MIL. - THE POSSESSION OF BENEVOLENCE.

241. அருட்செல்வஞ் செல்வத்துட் செல்வம் பொருட்செல்வம் பூரியார் கண்ணு முன (க)

Wealth 'mid wealth is wealth of 'kindliness'; Wealth of goods the vilest too possess.

The law of 'grace' fulfil, by methods good due trial made. Though many systems you explore, this is your only aid.

243. அருள்சேர்ந்த மெற்றேசினூக் கில்லே யிருள்சேர்ந்த வின்னு வலகம் புகல் (ந.)

They in whose breast a 'gracious kindliness' resides, See not the gruesome world, where darkness drear abides.

244. மன்னுடி ரோம்பி யருளாள்வாற் கில்லென்ப தன்னுயி சஞ்சும் விண

Who for undying souls of men provides with gracious zeal, In his own soul the dreaded guilt of sin shall never feel.

245. அல்ல லருளான்வார்க் கில்லே வளிவழங்கு மல்லன்மா ஞாலங் கரி (டு)

The teeming earth's vast realm, round which the wild winds blow, Is witness, men of 'grace' no woeful want shall know.

246. பொருணீங்கிப் பொச்சாக்தா சென்ப 'மருணீங்கி யல்லவை செய்தொழுகு வார் (சு)

Gain of true wealth oblivious they eschew, Who 'grace' forsake, and graceless actions do.

247. அருளில்லார்க் கவ்வுலக மில்லே பொருளில்லார்க் கிவ்வுலக மில்லா தியாங்கு (எ)

As to impoverished men this present world is not; The 'graceless' in you world have neither part nor lot. 248. பொருளற்முர் பூப்ப சொருகா லருளற்மு ரற்முர்மற் முத லரிது (அ)

Who lose the flower of wealth, when seasons change, again may bloom; Who lose 'benevolence,' lose all; nothing can change their doom.

249. தெருளாதான் மெய்ப்பொருள் கண்டற்முற் றேரி னருளாதான் செய்யு மறம் (கூ)

When souls unwise true wisdom's mystic vision see, The 'graceless' man may work true works of charity.

250. வலியார்முற் றன்ஃன நிணக்கதான் றன்னின் மெலியார்மேற் செல்லு மிடத்து (மி)

When weaker men you front with threat'ning brow, Think how you felt in presence of some stronger foe.

## CHAPTER XXVI. அதி. உசு.

புலான்டிறுத்தல்.—The Renunciation of Flesh.

251. தன்னூன் பெருக்கற்குத் தான்பிறி தூனுண்பா னெங்ஙன மாளு மருள் (க)

How can the wont of 'kindly grace' to him be known, Who other creatures' flesh consumes to feed his own?

252. பொருளாட்சி போற்மு தார்க் கில்ஃ யருளாட்சி யாங்கில்ஃ பூன்றின் பவர்க்கு (உ)

No use of wealth have they who guard not their estate; No use of grace have they with flesh who hunger sate.

253. படைகொண்டார் கெஞ்சம்போ னன்றூக்கா தொன்ற னுடல்சுவை யுண்டார் மனம் ( டூ. )

Like heart of them that murderous weapons bear, his mind Who eats of savoury meat, no joy in good can find.

254. அருளல்ல தியாதெனிற் கொல்லாமை கோறல் பொருளல்ல தவ்வூன் றினல் (ச)

'What's grace, or lack of grace'? 'To kill' is this, that 'not to kill'; To eat dead flesh can never worthy end fulfil.

255. உண்ணுமை யுள்ள துயிர்ஙிலே யூனுண்ண வண்ணுத்தல் செய்யா தள*று* (இ)

If flesh you eat not, life's abodes unharmed remain; Who eats, hell swallows him, and renders not again.

256. தினற்பொருட்டாற் கொள்ளா துலகெனின் யாரும் **உி**லப்பொருட்டா **ஹான்**றருவா ரில் (*&*\_\_\_) 'We eat the slain,' you say, 'by us no living creatures die': Who'd kill and sell, I pray, if none came there the flesh to buy? உண்குறைமை வேண்டும் புலாஅல் பிறிதொன்றன் (a) புண்ண துணர்வார்ப் பெறின் With other beings' ulcerous wounds their hunger they appeare; If this they felt, desire to eat must surely cease. 258. செயிரிற் றஃப்பிரிர்த் காட்சியா ருண்ணு ருயிரிற் றஃப்பிரிக்க ஆன் (4) Whose souls the vision pure and passionless perceive, Eat not the bodies men of life bereave. அடிசொரிக் தாயிரம் வேட்டவி ஜென்ற (Æ∞) Than thousand rich oblations, with libations rare, Better the flesh of slaughtered beings not to share. 260. கொல்லான் புலாலே ம*றுத்தா*ணக் கைகூப்பி யெல்லா வுயிருக் தொழும் (W) Who slays nought,—flesh rejects,—his feet befor All living things with clasped hands adore. CHAPTER XXVII. அதி. உஎ. தவம்.—Penance. 261. உற்றகோய் கோன்ற லுயிர்க்கு அகண் செய்யாமை யற்றே தவத்திற் குரு (æ) To bear due penitential pains, while no offence He causes others, is the type of 'penitence.' 262. தவமுர் தவமுடையார்க் காகு மவம் தனே யஃ திலார் மேற்கொள் வது (2.) To 'penitents' sincere avails their 'penitence'; Where that is not, 'tis but a vain pretence. 263. துறந்தார்க்குத் துப்புரவு வேண்டி மறக்தார்கொன் மற்றை யவர்க டவம் ( n\_ )

Have other men forgotten 'penitence,' who strive To earn for penitents the things by which they live?

264. ஒன்னுர்த் தெறலு முவந்தாரை யாக்கலு மெண்ணிற் றவத்தான் வரும் (æ) Destruction to his foes, to friends increase of joy, The 'penitent' can cause, if this his thoughts employ. வேண்டிய வேண்டியாங் கெயதலாற் செய்தவ மீண்டு முயலப் படும (G) That what they wish may, as they wish, be won, By men on earth are works of painful 'penance' done. 266. தவஞ்செய்வார் தங்கருமஞ் செய்வார் மற்றல்லா ரவஞ்செய்வ சாசையுட் பட்டு ( சு ) Who works of 'penance' do, their end attain, Others, in passion's net ensnared, toil but in vain. 267. சுடச்சுடரும் பொன்போ லொளிவிடுக் துன்பத் சுடச்சுட கோற்கிற் பவர்க்கு ( எ ) The hotter glows the fining fire, the gold the brighter shines; The pain of penitence, like fire, the soul of man refixes. 268. தன்னுயிர் தானறப் பெற்*ரு*ணே யேணய மன்னுயி செல்லாக் தொழும் (4) Who gains himself in utter self-control, Him worships every other living soul. 269. கூற்றங் குதித்தலுங்கைகூடு கோற்றவி னுற்ற றஃப்பட்டவர்க்கு (Æ⊚) E'en over death the victory he may gain,

E'en over death the victory he may gain, If power by penance won his soul obtain.

270. இலர்பல ராகிய காரண கோற்பார் சிலர்பலர் கோலா தவர் (ω)

The many all things lack! The cause is plain; The 'penitents' are fow. The many shun such pain.

# CHAPTER XXVIII. அதி. உஅ.

கூடாவொழுக்கம்.—Inconsistent Condict.

271. வஞ்ச மனத்தான் படிற்றெழுக்கம் பூதங்க கோக்து மகத்தே ககும்
Who with deceitful mind in false way walks of covert sin,

The five-fold elements his frame compose, deride within.

272. வானுயர் தோற்ற மெவன்செய்யுக் தன்னெஞ்சக் தானறி குற்றப் படின் (2) What gain, though virtue's semblance high as heaven his fame exalt, If heart dies down through sense of self-detected fault? வலியி னிலேமைான் வல்லுருவம் பெற்றம புலியின் 🦙 ல் போர்த் து மெய்க் தற்று (Æ) As if a steer should graze wrapped round with tiger's skin, Is show of virtuous might when weakness lurks within. 274. தவமறைக் தல்லவை செய்தல் புதன்மறைக்து வேட்டுவன் புட்சிமிழ்த் தற்று (#) 'Tis as a fowler, silly birds to snare, in thicket lurks, When, clad in stern ascetic garb, one secret evil works. பற்ரற்றே மென்பார் படிற்றெழுக்க மெற்றெற்றென் றேதம் பலவுக் தரும (*®*) 'Our souls are free,' who say, yet practise evil secretly, 'What folly have we wrought!' by many shames o'erwhelmed, shall cry. 276. கெஞ்சத்திற் அறவார் துறந்தார்போல் வஞ்சித்து வாழ்வாரின் வன்கணு ரில் (air) In mind renouncing nought, in speech renouncing every tie, Who guileful live,—no men are found than these of 'harder eye.' புறங்குன்றி கண்டியே மேனு மகங்குன்றி மூக்கிற்கரியா ருடைத்து (எ) Outward, they shine as 'kunri' berry's scarlet bright; Inward, like tip of 'kunri' bead, as black as night. மனத்தது மாசாக மாண்டார் நீராடி மறைக்தொழுகு மாக்தர் பலர் (19) Many wash in hallowed waters, living lives of hidden shame; Foul in heart, yet high upraised of men in virtuous fame. கணேகொடி தி யாழ்கொடு செவ்வி தாங் கன்ன **279.** விணேப் பாலாற் கொளல் (550) Cruel is the arrow straight, the crooked lute is sweet, Judge by their deeds the many forms of men you meet. 280. மழித்தலு நீட்டலும் வேண்டா வுலகம் பழித்த தொழித்து விடின்

What's the worth of shaven head or tresses long, If you shun what all the world condemns as wrong? (D)

## CHAPTER XXIX. 48.25.

#### கள்ளாடை.—The Absence of Fraud.

281. எள்ளாமை வேண்டுவா னென்பா னெனேத்தொன்றுங் கள்ளாமை காக்கதன் னெஞ்சு (க)

Who seeks heaven's joys, from impious levity secure, Let him from every fraud preserve his spirit pure.

282. உள்ளத்தா லுள்ளலுக் தீதே பிறன்பொரு?ளக் கள்ளத்தாற் கள்வே மெனல் (உ)

'Tis sin if in the mind man but the thought conceive: 'By fraud I will my neighbour of his wealth bereave.'

283. களவிறை லாகிய வாக்க மளவிறக் தாவது போலக் கெடும் (ந.)

The gain that comes by fraud, although it seem to grow With limitless increase, to ruin swift shall go.

284. களவின்கட் கன்றிய காதல் விளவின்கண் வியா விழும**ர்** தரும் (ச)

The lust inveterate of fraudful gain, Yields as its fruit undying pain.

285. அருள்கருதி யன்புடைய ராதல் பொருள்கருதிப் பொச்சாப்புப் பார்ப்பார்க ணில் (ரு)

'Grace' is not in their thoughts, nor know they kind affection's power, Who neighbour's goods desire, and watch for his unguarded hour.

286. அளவின்க ணின்*ெரு*ழுக லா*ற்ரூர்* களவின்கட் கன்றிய காத லவர் (கு)

They cannot walk restrained in wisdom's measured bound, In whom inveterate lust of fraudful gain is found.

287. களவென்னுக் காரறி வாண்டை யளவென்னு மாற்றல் புரிக்தார்க ணில் (எ)

Practice of fraud's dark cunning arts they shun, Who long for power by 'measured wisdom' won.

288. அளவறிக்தார் கெஞ்சத் தறம்போல கிற்குங் களவறிக்தார் கெஞ்சுற க**ரவு** (அ)

As virtue dwells in heart that 'measured wisdom' gains; Deceit in hearts of fraudful men established reigns.

289. அளவல்ல செய்தாங்கே விவர் களவல்ல மற்றைய தேற்ரு தவர் Who have no lore save that which fraudful arts supply, Acts of unmeasured vice committing straightway die. 290. கள்வார்க்குத் தள்ளு முயிர்கிலே கள்ளார்க்குத் தள்ளாது புத்தே ளுலகு

The fraudful forfait life and being here below; Who fraud eschew the bliss of heavenly beings know.

CHAPTER XXX. AB. T.O. வாய்மை.—Veracity. 291. வாய்மை யெனப்படுவ தியாதெனின் யாதொன்றுர் தீமை யிலாத சொலல் (**&**) You ask, in lips of men what 'truth' may be: 'Tis speech from every taint of evil free. 292. பொய்ம்மையும் வாய்மை யிடத்த புரைதீர்ந்த **கன்மை பயக்கு மெனின்** (일) Falsehood may take the place of truthful word. If blessing, free from fault, it can afford. 293. தன்னெஞ் சறிவது பொய்யற்க பொய்த்தபின் றன்னெஞ்சே தன்னேச் சுடும் ( 15\_ ) Speak not a word which false thy own heart knows, Self-kindled fire within the false one's spirit glows. 294. உள்ளத்தாற் பொய்யா தொழுகி னுலகத்தா ருள்ளத்து ளெல்லா முளன் (#<u>`</u> True to his inmost soul who lives,—enshrined He lives in souls of all mankind. 295. மனத்தொடு வாய்மை மொழியிற் ற**வ**த்தொடு தானஞ் செய்வாரிற் றலே (G) Greater is he who speaks the truth with full consenting mind. Than men whose lives have penitence and charity combined. 296. பொய்யாமை யன்ன புகழிஷ்ஃல யெய்யா**மை யெல்லா வ**றமுக் *தரு*ம் (கா) No praise like that of words from falsehood free, This every virtue yields spontaneously,

297. பொய்யாமை போயயாமை யாற்றி னறம்பிற செய்யாமை செய்யாமை கன்று (எ)

If all your life be utter truth, the truth alone, 'Tis well, though other virtuous acts be left undone.

298. புற**க் தூ**ய்மை கீரானமையு மகக் தூய்மை வாய்மையாற் காணப் படும் (அ)

Outward purity the water will bestow; Inward purity from truth alone will flow.

299. எல்லா விளக்கும் விளக்கல்ல சான்*ளு*ர்க்குப் பொய்யா விளக்கே விளக்கு (கூ)

Every lamp is not a lamp in wise men's sight; That's the lamp with truth's pure radiance bright.

300. யாமெய்யாக் ுண்டவற்று ளில்லே யெணேத்தொன்றும் வாய்மையி னல்ல பிற

Of all good things we've scanned with studious care, There's nought that can with truthfulness compare.

## CHAPTER XXXI. அதி. டி.க.

## வெகுளாமை.—The not being Angry.

301. செல்லிடத்துக் காப்பான் சினங்காப்பா னல் கிடத்துக் காக்கினென் காவாக்கா லென் (க)

Where thou hast power thy angry will to work, thy wrath restrain; Where power is none, what matter if thou check or give it rein?

302. செல்லா விடத்துச் சினந்தீது செல்லிடத்து மில்லதனிற் நீய பிற (உ)

Where power is none to wreak thy wrath, wrath impotent is ill; Where thou hast power thy will to work, 'tis greater evil still.

303. மறத்தல் வெகுளியை யார்மாட்டுக் தீய பிறத்த லதஞன் வரும் (டி)

If any rouse thy wrath, the trespass straight forget; For wrath an endless train of evils will beget.

304. ஈகையு முவகையுங் கொல்லுஞ் சினத்திற் பகையு முளவோ பிற (ச)

Wrath robs the face of smiles, the heart of joy, What other foe to man works such annoy?

305. தன்*ணேத்*தான் காக்கிற் சினங்காக்க காவாக்காற் றன்னயே கொல்லுஞ் சினம (டு)

If thou would'st guard thyself, guard against wret, alway; 'Gainst wrath who guards not, him his wrath shall slay.

306. சினமென்னுஞ் சேர்**க்தாரைக் கொ**ல்லி யினமென்னு மேமப் புணேயைச் சுடும் (சு)

Wrath, the fire that slayeth whose draweth near, Will burn the helpful 'raft' of kindred dear.

307. சினத்தைப் பொருளென்று கொண்டவன் கேடு ஙிலத்தறைக்தான் கைபிழையா தற்று (எ)

The hand that smites the earth unfailing feels the sting; So perish they who nurse their wrath as noble thing.

308. இணரெரி தோய்வன்ன வின்ன செயினும் புணரின் வெகுளாமை நன்று (அ)

Though men should work thee woe, like touch of tongues of fire, 'Tis well if thou canst save thy soul from burning ire.

309. உள்ளிய வெல்லா முடனெய்து முள்ளத்தா லுள்ளான் வெகுளி யெனின் (கூ)

If man his soul preserve from wrathful fires, He gains with that whate'er his soul desires.

310. இறக்தா ரிறக்**தா** ரணேயர் சினத்தைத் துறக்தார் துறக்தார் துணே (மி)

Men of surpassing wrath are like the men who 've passed away; Who wrath renounce, equals of all-renouncing sages they!

# CHAPTER XXXII. 46. 12.

.....

## இன்னுசெய்யாமை.—Not doing Evil.

811. சிறப்பீனுஞ் செல்வம் பெறினும் பிறாக்கின்ன செய்யாமை மாசற்*ரு*ர் கோள் (க)

Though ill to neighbour wrought should glorious pride of wealth secure, No ill to do is fixed decree of men in spirit pure.

312. கறுத்தின்னு செய்தவக் கண்ணு மறுத்தின்னு செய்யாமை மாச*ற்மூர்* கோள் (உ)

Though malice work its worst, planning no ill return, to endure, And work no ill, is fixed decree of men in spirit pure.

313. செய்யாமை செற்முர்ர்க்கு மின்னுத செய்தபி னுய்யா விழுமக் தரும் (瓜) Though unprovoked thy soul malicious foes should sting, Retaliation wrought inevitable woes will bring. 314. இன்னுசெய் தாரை யொறுத்த லவர்நாண நன்னயஞ் செய்து விடல் (æ) To punish wrong, with kindly benefits the doers ply; Thus shame their souls; but pass the ill unheeded by. 315. அறிவிறை னுகுவ துண்டோ பிறிதிலேய் தக்கோய்போற் போற்முக் கடை (B) From wisdom's vaunted lore what doth the learner gain, If as his own he guard not others' souls from pain? இன்னு வெனக்தா னுணர்ந்தவை <u> அன்</u>னுமை வேண்டும் பிறன்கட் செயல் (சஈ) What his own soul has felt as bitter pain, From making others feel should man abstain. 317. என்த்தானு மெஞ்ஞான்றம் யார்க்கு மனத்தா ு மாணுசெய் யாமை தலே (எ) To work no wilful woe, in any wise, through all the days, To any living soul, is virtue's highest praise. 318. தன்னுயிர்க் கின்னுமை தானறிவா னென்கொலோ மன்னுயிர்க் கின்னு செயல் (*A*) Whose soul has felt the bitter smart of wrong, how can He wrongs inflict on ever-living soul of mar.? பிறர்க்கின்னு முற்பகற் செய்யிற் றமக்கின்னு பிற்பகழ் ருமே வரும்

(*5*50)

If, ere the noontide, you to others evil do, Before the eventide will evil visit you.

320. கோயெல்லா கோயசெய்தார் மேலவா (W) கோய்செய்யார் கோயின்மை வேண்டு பவர்

O'er every evil-doer evil broodeth still; He evil shuns who freedom seeks from ill.

#### CHAPTER XXXIII. AB. R. R.

#### கொல்லாடை.—Not Killing.

321. அறவினே யாதெனிற் கொல்லாமை கோறல் பேறவினே யெல்லாக் தரும் (க)

What is the work of virtue? 'Not to kill'; For 'killing' leads to every work of ill.

322. பகுத்துண்டு பெல்லுயி சோம்புத ஹாலோா *தெற*குத்தவற்*ற* எெல்லர் தலே (உ)

Let those that need partake your meal; guard everything that lives: This the chief and sum of lore that hoarded wisdom gives.

323. ஒன்*ரு*க நல்லது கொல்லாமை மற்றதன பின்சாரப் பொய்யாமை நன்*று* (ந\_)

Alone, first of good things, is 'not to slay'; The second is, no untrue word to say.

324. நல்லா றெனப்படுவ தியாதெனின் யாதொனறுங் கொல்லாமை சூழு நெறி (ச)

You ask, What is the good and perfect way? 'Tis path of him who studies nought to slay.

325. நிலேயஞ்சி நீத்தாரு ளெலலாங் கொலேயஞ்சிக் கொல்லாமை சூழ்வான் றலே (டு)

Of those who 'being' dread, and all renounce, the chief are they, Who, dreading crime of slaughter, study nought to slay.

326.கொல்லாமை மேற்கொண் டொழுகுவான் வாழ் நாண்மேற் செல்லா துயிருண்ணுங் கூற்று (சு)

Ev'n death, that life devours, their happy days shall spare, Who law, 'Thou shall not kill,' uphold with reverent care.

327. தன்றையிர் நீபபிறுஞ் செய்யற்க தான்பிறி தின்றுயிர் நீத்கும் விணே (எ)

Though thine own life for that spared life the price must pay, Take not from aught that lives gift of sweet life away.

Though great the gain of good should seem, the wise Will any gain by slaughter won despise.

329. கொஃவினேய சாகிய மாக்கள் புஃவினேயர் புன்மை தெரிவா சகத்து (கூ)

Whose trade is 'killing,' always vile they show, To minds of them who what is vileness know.

330. உயிருடம்பி னீக்கியா சென்பர் செயிருடம்பிற் செல்லாத்தீ வாழ்க்கை யவர் (மி)

Who lead a loathed life in bodies sorely pained, Are men, the wise declare, by guilt of slaughter stained.

வி ரதமுற்றும்.

END OF 'RELIGIOUS OBSERVANCES.'

## § 3. ASCETIC VIRTUE—continued.

ii. Wisdom. குரானம்.

## 

#### நிலேயாமை.—Instability.

நி**ல்லா தவ**ற்றை நிலேயின வென்றுண*ரு*ம் புல்லறி வாண்மை கடை (æ) Lowest and meanest lore, that bids men trust secure, In things that pass away, as things that shall endure! கூ*த்தாட் டவைக்குழாத் தற்ரே பெருஞ்செ*ல்வம் **332**. (2) போக்கு மதுவிளிர் தற்று As crowds round dancers fill the hall, is wealth's increase; Its loss, as throngs dispersing, when the dances cease. அற்கா வியல்பிற்றுச் செல்வ மதுபெற்று லற்குப வாங்கே செயல் (/ii\_) Unenduring is All wealth; if you wealth enjoy, Enduring works in working wealth straightway employ. 334. நாஷென வொன்றுபோற் சாட்டி யுயிஃரும் வாள **துணர்வார்ப்** பெறின். (ታ) As 'day' it vaunts itself; well understood, 'tis 'knife.' That daily cuts away a portion from thy life. 335. நாச்செற்று விக்குண்டேல் வாராமு னல்விண மேற்சென்று செய்யப் படும் (B) Before the tongue lie powerless, 'mid the gasp of gurgling breath, Arouse thyself, and do good deeds beyond the power of death. கெருக லுள்ஜெருவ னின்றில்லே யென்னும் பெருமை புடைத்திவ் வுலகு ( An ) Existing yesterday, to-day to nothing hurled !--Such greatness owns this transitory world. ஒருபொழுதும் வாழ்வ தறியார்

( vi )

கருதுப கோடியு மல்ல பல

In fancies infinite beguile the hours away!

Who know not if their happy lives shall last the day,

Birds fly away, and leave the nest described bare; Such is the short-lived friendship soul and body share.

Death is sinking into slumbers deep; Birth again is waking out of sleep.

The soul in fragile shed as lodger courts repose: - Is it because no home's conclusive rest it knows?

### CHAPTER XXXV. அ分. 元何.

## தறவு.-RENUNCIATION.

Boschi introduces this Chapter with the following note:-

"This should form the fourth book of this work, since it was the design of the Author to include in his poem the four most esteemed things, அறம் பொருள் இன்பம் ஃடு. But he has not assigned to வீடு a separate Book, because (1) it is very brief, being only three Chapters: and (2) it really belongs to the first Book, since only by virtues can 'emancipation' (ஃடி) be sought. Of those தறவு is the first."

The Tam. Com. arranges Ch. AXXIV.—XXXVII. under the head of Took or wisdon, which is gained by obedience to the laws laid down in the section on Music [Ch. XXV.—XXXIII.], and which secures emuncipation (Classific, SO).']

From whatever, aye, whatever, man gets free, From that, aye, from that, no more of pain hath he!

- 'Renunciation' made-ev'n here true pleasures men acquire;
- 'Renounce' while time is yet, if to those pleasures you aspire.

<sup>&#</sup>x27;Perceptions of the five' must all expire;— Relinquished in its order each desire.

344. இயல்பாகு கோன்பிற்கொன் றின்மை யுடைமை (æ) மயலாகு மற்றும் பெயர்த்து 'Privation absolute' is penance true; 'Possession' brings bewilderment anew. **345.** மற்றுக் தொடர்ப்பா டெவன்கொல் பிறப்பறுக்க அற்ருர்க் குடம்பு மிகை (房) To those who sev rance seek from being's varied strife, esh is burthen sore; what then other bonds of life? 346. யானென தென்னுஞ் செருக்கஅப்பான் வானேர்க் குயர்க்த வுலகம் புகும்  $(A_n)$ Who kills conceit that utters 'I' and 'mine,' Shall enter realms above the powers divine. 347. பற்றி ஷிடா அவிடும்பைகள் பற்றினாட பற்றி விடாஅ தவாக்கு (61) Who cling to things that cling and eager clasp, Griefs cling to them with unrelaxing grasp. 348. த‰ப்பட்டார் தீரத் துறந்தார் மயங்கி வஃப்பட்டார் மற்றை யவர் (*9*) Who thoroughly 'renounce' on highest height are set: The rest, bewildered, lie entangled in the net.

349. பற்றற்ற ஈண்ணே பிறப்பறுக்கு மற்று சிலேயாமை காணப் படும் (கூ)

When that which clings falls off, severed is being's tie, All else will then be seen as instability.

350. பற்றுக பெற்றற்றுன் பற்றினே யப்பற்றைப பற்**றுக பற்று வி**டற்கு (௰)

Cling thou to that which He, to Whom nought clings, hath bid thee cling, Cling to that bond, to get thee free from every clinging thing.

## 

டெப்புணர்தல்.—Knowledge of the True.

351. பொருளல் லவற்றைப் பொருவென் ஹணரு மருளாது மாதூபை பிறப்பு (க) Of things devoid of truth as real things men deem;—

Cause of degraded birth the fond delusive dream!

## 352. இருணீங்கி பின்பம பயக்கு மருணீங்கி மாசமு காட்சி யவர்க்கு (요) Darkness departs, and rapture springs to men who see The mystic vision pure, from all delusion free. 853. ஜயத்தினீங்கித் தெளிந்தார்க்கு வைய**த்தின் வான** நணிய துடைத்து (瓜) When doubts disperse, and mists of error roll Away, nearer is heav'n than earth to sage's soul. **354. ஜயுணர் வெ**ய்தியக் கணணும் பயனின்*நே* மெய்யுணர் வில்லா தவர்க்கு (*s*=) Five-fold perception gained, what benefits accrue To them whose spirits lack perception of the true? 355. எப்பொரு ளெத்தன்டைத் தாயினு மப்பொருண் மெப்ப்பொருள் காண்ப தறிவு (房) Whatever thing, of whatsoever kind it be, 'Tis wisdom's part in each the very thing to see. **கற்றீண்டு மெய்ப்பொருள் கண்டார் த**ஃப்படுகர் மற்றீண்டு வாரா மெறி $(\mathfrak{F}_n)$ Who learn, and here the knowledge of the true obtain, Shall find the path that hither cometh not again. 3**57. ஓர்த்துள்ள முள்ள துணரி ணெ**ருக*்*லபாட் பேர்த்துள்ள வேண்டா பிறப்பு ( 67 ) The mind that knows with certitude what is, and ponders well, Its thoughts on birth again to other life need not to dwell பிறப்பென்னும் பேதைமை நீங்கச் 358. சிறப்பென்னுஞ் செம்பொருள் காண்ப தறிவு ( A) When folly, cause of births, departs; and soul can view The truth of things, man's dignity—'tis wisdom true. 359. சார்புணர்ந்து சார்பு கெடவொழுகின் மற்றழித்து சார்த்ரா சார்களு கோய (*5*m) The true 'support' who knows-rejects 'supports' he sought before-Corrow that clings and all destroys, shall cling to him no more. 360. காமம் வெகுளி மயக்க மிவைமூன்றி (D) **ும**ங் கெடக்கெடு கோய் When lust and wrath and error's triple tyranny is o'er,

Their very names for aye extinct, then pain shall be no more.

#### CHAPTER XXXVII. அ弟. 元எ.

அவரவறுத்தல்.—The Externation of Desire.

361. அவாவென்ப வெல்லா அயிரக்கு மெருஞான் அக் தவாஆப் பூறப்பீதுப் வித்து (<del>4</del>5) The wise declare, through all the days, to every living thing That ceaseless round of birth from seed of strong desire doth spring. 362. வேண்டுங்கால் வேண்டும் பிறவாமை மற்றது வேண்டாமை வேண்ட வரும் ( \circ . ) If desire you feel, freedom from changing birth require! 'Twill come, if you desire to 'scape, set free from all desire. வேண்டாமை பன்ன பிழுச்செல்வ மீண்டில் 🧞 யாண்டு மஃதொப்ப தில் (/h\_) No glorious wealth is here like freedom from desire; To bliss like this not even there can soul aspire. **364. தா**உயமை பென்ப தவாவின்மை மற்ற**து** வாஅய்டை வேண்ட வரும் ( · Desire's decease as purity men know; That, too, from yearning search for truth will grow. அற்றவ பென்பா ரவாவற்ளுர் மற்றையா ரற்ருக வேற்ற திலா **(**6) Men freed from bonds of strong desire are free; None other share such perfect liberty. 366. அஞ்சுவ தோரு மறனே யொருவண வஞ்சிப்ப தோரு மவா ( Æ; ) Desire each soul beguiles; True virtue dreads its wiles. 367. அவாளினே யாற்ற வதுப்பிற் றவாவினே தான்வேண்டு மாற்றுன் வரும் ( er ) Who throughly rids his life of passion-prompted deed, Deeds of unfailing worth shall do, which, as he plans, succeed.

அவாவில்லார்க் கில்லாகுக் துன்ப மஃ துண்டேற்

( A)

*றவா அது மேன்மேல் வரு*ம்

Affliction is not known where no desires abide; Where these are, endless rises sorrow's tide.

 $(\omega)$ 

369. இன்ப மிடைய*ு திண்*க ம**வாவென்றுக்** துன்பத்துட் கென்பங் கொடின் (கூ)

When dies away desire, that woe of woes, Ev'n here the soul unceasing rapture knows.

370. ஆரா பியெற்கை பெவாகீப்பி னக்கிஃபை பேரா பியெற்கை தேரும்

Drive from thy soul desire institute; Straightway is gained the moveless blissful state.

து கைப் முற்றாம்.

THE END OF 'WISDOM.'

துறவறவியன் முற்றும்.

THE END OF THE SECTION ON 'ASCETIC VIRTUE.'

## § 4. FATE. estijo.

#### CHAPTER XXXVIII. அதி. ஈ.அ.

371. ஆகூழாற் *ருேண்று* மசைவின்மை கைப்பொருள் போகூழாற் *ருேன்று* மடி (க)

Wealth-giving fate power of unflinching effort brings; From fate that takes away idle remissness springs.

372. பேதைப் படுக்கு மிழவூ ழறிவகற்று மாகலா ழுற்றக் கடை. (உ)

The fate that loss ordains makes wise men's wisdom foolishness; The fate that gain bestows with ampler powers will wisdom bless.

373. துண்ணிய தூல்பல சுற்பிஞு மற்றுர்த னுண்மை யறிவே மிகும் (கூ)

In subtle learning manifold though versed man be. The wisdom, truly his, will gain supremacy.

374. இருவே அலகத் தியற்கை திருவேஅ தென்னிய சாதலும் வேஅ (ச)

Two-fold the fashion of the world: some live in fortune's light; While other some have souls in wisdom's radiance bright.

375. **கல்ல**வை பெல்லாஅக் திய**வாக் தி**யவு கல்லவாஞ் செல்வஞ் செயற்கு (டு)

All things that good appear will oft have ill success; All evil things prove good for gain of happiness.

376. பரியினு மாசாவாம் பாலல்ல வுய்த்துச் சொரியினும் போகா தம (கூ)

Things not your own will yield no good, howe'er you guard with pain; Your own, howe'er you scatter them abroad, will yours remain.

377. வகுத்தான் வகுத்த வகையல்லாற் கோடி தொகுததார்க்குர் துய்த்த லரிது (எ)

Save as the 'sharer' shares to each in due degree, To those who millions store enjoyment scarce can be.

378. துறப்பார்மற் அப்பு எவில்லா ருறற்பால ஆட்டா சுழியு மெனின் (அ)

The destitute might with ascetics merit share, If fate to visit with predestined ills would spare.

379. கன்முங்கா னல்லவாக் காணபவ ரன்முங்கா லல்லற் படுவ தெவன் (கூ)

When good things come, men view them all as gain; When evils come, why then should they complain?

380. ஊழிற் பெருவலி யாவுள மற்*ருென்று* சூழினுக் தான்முக் து*ற*ும் (மி)

What powers so great as those of Destiny? Man's skill Some other thing contrives; but fate's beforehand still.

அறத்தப்பான் முற்றிற்று.

THE END OF BOOK I. ON VIRTUE.

# BOOK II.—WEALTH.

- § I. ROYALTY. Ch. XXXIX.—LXIII.
- § II. MINISTERS OF STATE. Ch. LXIV.—LXXIII.
- § III. ESSENTIALS OF A STATE. Ch. LXXIV.—XCV.
- § IV. APPENDIX. Ch. xcvi.—cviii.

# BOOK II. — WEALTH. பொருட்பால்.

## \$ 1.—ROYALTY. அரசியல்.

### CHAPTER XXXIX. A.B. R. E.

#### இறைமாட்சி.—The Greatness of a King.

381. பட \_குடி கூழமைச்சு கட்பரணுறு முடையா காசகு **ோ**அ (**æ**) An army, people, wealth, a minister, friends, fort: six things-Who owns them all, a lion lives amid the kings. அஞ்சாமை மிகை யறிவூக்க மிர்நாள்கு மெஞ்சாமை வேர்தற் கியல்பு (2.) Courage, a liberal hand, wisdom, and energy: these four Are qualities a king adorn for evermore. தூங்காமை கல்வி துணிவுடையை பிம்முன்று 383. கீங்கா நிலகுறள் பவர்க்கு ( 15\_ ) A sleepless promptitude, knowledge, decision strong: These three for aye to rulers of the land belong. 384. அறனிழுக்கா தல்லவை நீக்கி ( ee ) மேறனிழுக்கா மான முடையை தாசு Ki ship, in virtue failing not, all vice restrains, In courage failing not, it honour's grace maintains. 385. இயற்றலு மீட்டலுங்காத்தலுங்காத்த வகுத்தலும் வல்ல தரசு A king is he who treasure gains, stores up, defends, And duly for his kingdom's weal expends. காட்சிக் கெளியன் கடுஞ்சொல்ல னல்லனேன் மீக்கூ**று மன்ன** னிலம் (க⊷) Where king is easy of access, where no harsh word repels, That land's high praises every subject swells.

387. இன்சொலா லீத்தளிக்க வல்லாற்குத் தன்சொலாற் முன்கண் டணேத்திவ் வுலகு (எ)

With pleasant speech, who gives and guards with powerful liberal hand, He sees the world obedient all to his command.

388. முறைசெய்து காப்பாற்று மன்னவன் மக்கட் கிறையென்று வைக்கப் படும் (அ)

Who guards the realm and justice strict maintains, That king as god o'er subject peoples reigns.

389. செவிகைப்பச் சொற்பொறுக்கும் பண்புடை வேர்தன் கவிகைக்கிழ்த் தங்கு முலகு (கூ)

The king of worth, who can words bitter to his ear endure, Beneath the shadow of his power the world abides secure.

390. கொடையளி செங்கோல் குடியோம்ப ஞன்கு முடையானம் வேக்தர்க் கொளி (மி)

Gifts, grace, right sceptre, care of people's weal: These four a light of dreaded kings reveal.

# CHAPTER XL. 46. 40.

சுல்லி.—LEARNING.

391. கற்க கசடறக் கற்பவை கற்றபி னிற்க வதற்குத் தக (க)

So learn that you may full and faultless learning gain, Then in obedience meet to lessons learnt remain.

392. எண்ணென்ப வேளே பெழுத்தென்ப விவ்விரண்டுங் கண்ணென்ப வாழு முயிர்க்கு (உ)

The twain that lore of numbers and of letters give Are eyes, the wise declare, to all on earth that live.

893. கண்ணுடைய சென்பவர் கற்*ளூர் முகத்*திரண்டு புண்ணுடையர் கல்லா தவர் (கூ)

Men who learning gain have eyes, men say; Blockheads' faces pairs of sores display.

394. உவப்பத் தஃக்கூடி யுள்ளப் பிரித லுணத்தே புலவர் தொழில் (ச)

You meet with joy, with pleasant thought you part; Such is the learned scholar's wondrous art! 395. உடையார்மு னில்லார்போ லேக்கற்*று*ங் கற்*ருர்* கடைய**ோ** கல்லா தவர் (டு)

With soul submiss they stand, as paupers front a rich man's face; Yet learned men are first; th' unlearned stand in lowest place.

396. தொட்டணேத் தூறு மணற்கேணி மாந்தர்க்குக் கற்றினத் தூறு மறிவு (சு)

In sandy soil, when deep you delve, you reach the springs below; The more you learn, the freer streams of wisdom flow.

397. யாதானு நாடாமா லூராமா (ஃலன்னெருவன் சாந்துணேயுங் கல்லாத் வாறு (எ)

The learned make each land their own, in every city find a home; Who, till they die, learn nought, along what weary ways they roam!

398. ஒருமைக்கட் டான்கற்ற கல்வி யொருவற் கெழுமையு மேமாப் புடைத்து (அ)

The man who store of learning gains, In one, through seven worlds, bliss attains.

[Comp. 126.]

399. தாமின் புறுவ துலகின் புறக்கண்டு காமுறுவர் கற்றலிக் தார் (கூ)

Their joy is joy of all the world, they see; thus more The learners learn to love their cherished lore.

400. கேடில் விழுச்செல்வங் கல்வி பொருவற்கு மாடல்ல மற்றை யவை (ம்)

Learning is excellence of wealth that none destroy; To man nought else affords reality of joy.

# CHAPTER XLI. அதி. சக.

கல்லா**டை.—**T ∶NORANCE.

401. அரங்கின்றி வட்டாமு யற்றே விசம்பிய நாலின்றிக் கோட்டிக் கொளல் (க)

Like those at draughts would play without the checquered square, Men void of ample lore would counsels of the learned share.

402. கல்லாதான் சொற்கா மு.அதன் முஃலயிரண்டு மில்லாதாள் பெண்காமுற் றற்று

Like those who dont on hoyden's undeveloped charms are they, Of learning void, who eagerly their power of words display.

403. கல்லா தவரு கணிகல்லர் கற்ருர்முற் சொல்லா திருக்கப் பெறின் ( m\_) The blockheads, too, may men of worth appear, If they can keep from speaking where the learned hear! கல்லாதா தெட்பங் கழியகன் ருயினுங் கொள்ளா ரறிவுடை யார் (æ) From blockheads' lips, when words of wisdom glibly flow, The wise receive them not, though good they seem to show. கல்லா வொருவன் றகைமை தஃப்பெய்து சொல்லாடச் சோர்வு படும் (房) As worthless shows the worth of man unlearned, When council meets, by words he speaks discerned. **406. உளரென்னு மாத்தி**ரைய ரல்லாற் பயவாக களானோயர் கல்லா தவர் (sir) 'They are': so much is true of men untaught; But, like a barren field, they yield us nought! 407. தாண்மா ணுழைபுல டில்லா னெழினல மண்மாண் பூன்பாவை யற்று (റെ) Who lack the power of subtle, large, and penetrating sense, Like puppet, decked with ornaments of clay, their beauty's vain pretence. 408. கல்லார்கட் பட்ட வறுமையி னின்குதே கல்லார்கட் பட்ட திரு  $(\mathcal{A})$ To men unlearned, from fortune's favour greater evil springs Than poverty to men of goodly wisdom brings. 409. மேற்பிறக்கா பாய்ணுங் கல்லாதார் **கீழ்பிறர்து**ங்கற்<sub>பி</sub> ரீணத்திலர் பாடு

(*5*50)

Lower are men unlearned, though noble be their race, Than low-born men adorned with learning's grace.

410. விலெங்கொடு மக்க எண்ய ரிலங்கு நால் கற்று போ டேன் யவா (W)

Learning's irradiating grace who gein, Others excel, as men the bestial train.

## CHAPTER XLII. 98. 42.

#### கேன்வி.—HEARING.

411. செல்வத்துட் செல்வஞ் செலிச்செல்வ ம்ச்செல்வஞ் செல்வத்து சொல்லாக் தூல் (க)

Wealth of wealth is wealth acquired by ear attent; Wealth mid all wealth supremely excellent.

412. செவிக்குண வில்லாத போழ்து செ*றிது* வயிற்றுக்கு மீயப் படும் (உ)

When 'tis no longer time the listening ear to feed, With trifling dole of food supply the body's need.

413. செபியெணவிற் கேள்பி யெடையா ரபியெணபி ஞென்முரோ டொப்பர் நிலத்து (ந.)

Who feed their ear with learned teachings rare, Are like the happy gods oblations rich who share.

414. கற்றில ஞடினங் கேட்க வஃதொடுவற் கொற்கத்தி ஹாற்முக் தூணே (சு)

Though learning none hath he, yet let him hear alway; In weakness this shall prove a staff and stay.

415. இழுக்க தொடையுழி யூற்றுக்கோ லற்றே யொழுக்க முடையார்வாய்ச் ூசால் (இ)

Like staff in hand of him in slippery ground who strays, Are words from mouth of those who walk in righteous ways.

416. எணேத்தானு நல்லவை கேடக வணேத்தானு மான்ற பெருமை தரும் (கூ)

Let each man good things learn, for e'en as he Shall learn, he gains increase of perfect dignity.

417. பிழைத்துணர்க்தும் பேதைமை சொல்லா ரிழைத்துணர்க் தீண்டிய கேள்வி யவர் (எ)

Not e'en through inadvertence speak they foolish word, With clear discerning mind who've learning's ample lessons heard.

418. கேட்டு ஹோங் கேளோத் தேகையவே கேள்வியாற் ருட்கப் படாத செவி (அ)

Where teaching hath not oped the learner's ear, The man may listen, but he scarce can hear. 419. நுணங்கிய கேள்**விய ரலண்டி** வணங்கிய வாயின சாத லயது (கூ)

'Tis hard for mouth to utter gentle, modest word, When ears discourse of lore refined have never heard.

420. செவியிற் சுவையுணரா வாயுணர்வின் மாக்க எவியி அம் வாழி தா மென் (மி)

His mouth can taste, but ear no taste of joy can give! What matter if he die, or prosperous live?

#### CHAPTER XLIII. அதி. சக..

அறுவுடைமை.—The Possession of Knowledge.

421. அறிவற்றங் காக்குங் கருவி செறுவார்க்கு முன்னழிக்க லாசா வாண் (க)

True wisdom wards off woes,
A circling fortress high;
Its inner strength man's eager foes
Unshaken will defy.

422. சென்ற பிடைத்தாற் செலவிடா நீதொரீஇ கன்றின்பா <u>அ</u>ய்ப்ப தறிவு (உ)

Wisdom restrains, nor suffers mind to wander where it would; From every evil calls it back, and guides in way of good.

**423.** எப்பொருள் யார்யார்வாய்க் கேட்பினு மப்பொருண் மெய்**ப்**பொருள் காண்ப தறிவு. (டை)

Though things diverse from divers sages' lips we learn, 'Tis wisdom's part in each the true thing to discern.

4.24. எண்பொருள வாகச் செலச்சொல்லித் தான்பிறர்வாய் யுண்பொருள் காண்ப தறிவு (ச)

Wisdom hath use of lucid speech, words that acceptance win, And subtle sense of other men's discourse takes in.

425. உலகர் தழிஇய தொட்ப மலர்தலுங் கூம்பலு மிலல தறிவு (இ)

Wisdom embraces frank the world, to no caprice exposed; Unlike the lotus flower, now opened wide, now petals strictly closed.

426. எவ்வ துறைவ துலக முலகத்தோ டவ்வ துறைவ தறிவு (கூ)

As dwells the world, so with the world to dwell In harmony—this is to wisely live and well.

\_\_\_\_\_\_, அறிவுடையா **ராவ தறிவா** ரறிவிலா ரஃதலி க**்லா தவா** (எ)

The wise discern, the foolish fail to see, And minds prepare for things about to be.

428. அஞ்சுவ தஞ்சாமை பேனைமை யஞ்சுவ தஞ்ச வறிவார் தொழில் (அ)

Folly meets fearful ills with fearless heart; To fear where cause of fear exists is wisdom's part.

429. எதிரதாக் காக்கு டுறிவிஞர்க் கில்ஃ யதிர வருவதோர் கோய் (கூ)

The wise with watchful soul who coming ills foresee; From coming evil's dreaded shock are free.

430. அறிவுடையா டொல்லா முடையா நறிவிலா சென்ஹாடைய டேஹோ மிலர் (மி)

The wise is rich, with ev'ry blessing blest; The fool is poor, of everything possessed.

## CHAPTER XLIV. அதி. சச.

குற்றங்கடிதல்.—The Correction of Faults.

431. செருக்குஞ் சினமுஞ் சிஅமையு மில்லார் பெருக்கம் பெருமித நீர்த்து (க)

Who arrogance, and wrath, and littleness of low desire restrain, To sure increase of lofty dignity attain.

432. இவறலு மாண்பிறக்க மானமு மாணு வுவகையு மேத மிறைக்கு (உ)

A niggard hand, o'erweening self-regard, and mirth Unseemly, bring disgrace to men of kingly birth.

433. தினேத்துணேயாங் குற்றம் வரினும் பணத்துணேயாக் கொள்வர் பழிநானு வார் (க.)

Though small as millet-seed the fault men deem; As palm-tree vast to those who fear disgrace 'twill seem.

434. குற்றமே காக்க பொருளாகக் குற்றமே யற்றக் தருஉம் பகை (ச)

Freedom from faults is wealth; watch heedfully 'Gainst these, for fault is fatal enmity.

435. வருமுன்னாக் காவாதான் வாழ்க்கை யெரிமுன்னர் வைத்தூறு போலக் கெடும். (டு)

His joy who guards not 'gainst the coming evil day, Like straw before the fire shall swift consume away.

436. தன்குற்ற நீக்கிப் பிறாகுற்றக் காண்கிற்பி சென்குற்ற மாகு மிறைக்கு (சு)

Faultless the king who first his own faults cures, and then Permits himself to scan the faults of other men.

437. செயற்பால செய்யா நிவறியான் செல்வ முயற்பால தன்றிக் கெடும் (எ)

Who leaves undone what should be done, with niggard mind, His wealth shall perish, leaving not a wrack behind.

488. பற்துள்ள மென்று பிவுமனமை யெற்றுள்ளு பெண்ணப் படுவதொன்றன்று (அ)

The greed of soul that avarice men call, When faults are summed, is worst of all.

489. வியவற்க வெஞ்ஞான் ஸ்ர்க் தன்னே கயவற்க கன்று பயவா வினே (கூ)

Never indulge in self-complaisant mood, Nor deed desire that yields no gain of good.

440. காதல காத வறியாமை யும்க்கிற்டி னேதில வேதிலார் நால் (மி)

If, to your foes unknown, you cherish what you love, Counsels of men who wish you harm will harmless prove.

## CHAPTER XLV. AB. PG.

பெரியாரைத் தூணக்கோடல்.—Seeking the Aid of Great Men.

441. அறனறிக்து மூத்த வறிவுடையார் கேண்மை திறனறிக்து தேர்க்து கொளல் (க)

As friends the men who virtue know, and riper wisdom share, Their worth weighed well, the king should choose with care.

442. உற்றகோய் கிக்கி யுமுஅமை முற்காக்கும் பெற்றியார்ப் பேணிக் கொளல் (உ)

Cherish the all-accomplished men as friends, Whose skill the present ill removes, from coming ill defends. 443. அரியவற்று ளெல்லா மரிதே பெரியாரை பேணித் தமராக் கொளல் (டூ)

To cherish men of mighty soul, and make them all their own, Of kingly treasures rare, as marcest gift is known.

**444. தம்**மிற் பெரியார் தமரா வொ<sub>ர</sub>ு ததல் **வன்**சையயு ளெல்லாக் தூல் (ச)

To live with men of greatness that their own excels, As cherished friends, is greatest power that with a monarch dwells

445. சூழ்வார்கண் ணுக வொழுகலான் மன்னவன் சூழ்வாரைச் சூழ்ந்து கொளல் (டு)

The king, since counsellors are monarch's eyes, Should counsellors select with counsel wise.

446. தக்கா ரினத்தனுப்த் தாஞெழுகு வல்லானச் செற்முர் செயக்கிடந்த தில் (கு.)

The king, who knows to live with worthy men allied, Has nought to fear from any foeman's pride.

447. இடிக்கு**ர் துவே**ரபாரை யாள்வாரை யாரே கெடுக்கு**ர் தகைமை ய**வர் (எ)

What power can work his fall, who faithful ministers Employs, that thunder out reproaches when he errs.

448. து.டிபபாரை யில்லாத வேமரா மன்னன் கெடுப்பா ரிலானுங் கெடும் (அ)

The king with none to censure him, bereft of safeguards all, Though none his ruin work, shall surely ruined fall.

449. முதனிலார்க் கூதிய மில்ல மதலேயாஞ் சார்பிலார்க் கில்ல நிலே (கூ)

Who owns no principal, can have no gain of usury; Who lacks support of friends, knows no stability.

450. பல்லார் பகைகொள்ளிற் பத்தடுத்த தீமைத்தே கல்லார் தொடர்கை விடல் (மி)

Than hate of many foes incurred, works greater woe Ten-fold, of worthy men the friendship to forego.

#### CHAPTER XLVI. A. . . . . . . . . . . .

## செற்றினஞ்சோமை.—Avoiding mean Associations.

451. செற்றின மஞ்சும் பெருமை சி*று*மைதான் சுற்றமாய்ச் சூழ்ந்து விடும் (க)

The great of soul will mean association fear; The mean of soul regard mean men as kinsmen dear.

452. சிலத்தியல்பா னீர்திரிக் தற்று கு மாக்கர்க் கொத்தியல்ப தாகு மறிவு (உ)

The waters' virtues change with soil through which they flow:
As man's companionship so will his wisdom show.

453. மனத்தாகு மாந்தர்க் குணர்ச்சி மினத்தானு மின்னு னெனப்படுத்த சொல் (க.)

Perceptions manifold in men are of the mind alone; The value of the man by his companionship is known.

454. மனத்து எதுபோலக்காடடி யொருவற் கினத்து ளதாகு மறிவு (ச)

Man's wisdom seems the offspring of his mind; 'Tis outcome of companionship we find.

455. மனக்தூயமை செய்வினே தூய்மை பிரண்டு மினக்தூய்மை தூவா வரும் (டு)

Both purity of mind, and purity of action clear, Leaning on staff of pure companionship, to man draw near.

456. மனக்தாயார்க் கெச்ச கன்முகு மினக்தூயார்க் கில்லே கன்முகா வினே (கூ)

From true pure-minded men a virtuous race proceeds; To men of pure companionship belong no evil deeds.

457. மனகல மன்னுயிர்க் காக்க மினகல மெல்லாப் புகழுக் தரும் (எ)

Goodness of mind to lives of men increaseth gain; And good companionship doth all of praise obtain.

458. மன்கல நன்குடைய சாயினுஞ் சான்றோக் கின்கல மேமாப் புடைத்து (அ)

To perfect men, though minds right good belong, Yet good companionship is confirmation strong. 459. மனாலத்தி ஞைகு மறுமைமற் றஃது மினாலத்தி வேமாப் புடைத்து (கூ)

Although to mental goodness joys of other life belong, Yet good companionship is confirmation strong.

460. நல்வினத்தி ஹாங்குர் தோணோபில்ஃத் நீயினத்தி எல்லந் படுப்பதா உழில் (அ)

Than good companionship no surer help we know; Than bad companionship nought causes direr woe.

### CHAPTER XLVII. அதி. சஎ.

தெரிந்துசெயல்வகை.—Acting After Due Consideration.

461. அழிவதாஉ மாவதோஉ மாகி வழிப்யக்கு மூதியமுஞ் சூழ்ந்து செயல் (க)

Expenditure, return, and profit of the deed In time to come: weigh these—then to the act proceed.

462. தெரிந்த வினத்தொடு தேர்ந்தெண்ணிச் செய்வார்க் கரும்பொருள் யாதொன்று மில் (உ)

With chosen friends deliberate; next use thy private thought; Then act. By those who thus proceed all works with ease are wrought.

163. ஆக்கங்கருதி முதலிழக்குஞ் செய்வினே யூக்கா ரமிவுடை யார் (ட)

To risk one's all and lose, aiming at added gain, Is rash affair, from which the wise abstain.

464. தெளிவி லைத*ு*னத் தொடங்கா ரிளிவென்று மேதப்பா டஞ்சு பவர் (ச)

A work of which the issue is not clear, Begin not they reproachful scorn who fear.

465. வகையறச் சூழா தெழுதல் பகைவரைப் பாத்திப் படுப்பதோ ரா*ற*ு (டு)

With plans not well matured to rise against your foe, Is way to plant him out where he is sure to grow!

466. செய்தக்க வல்ல செயக்கெடுஞ் செய்தக்க செய்யாமை யானுங் கெடும் (சு)

'Tis ruin if man do an unbefitting thing; Fit things to leave undone will equal ruin bring. 467. எண்ணித் துணிக கருமக் துணிக்கபி னெண்ணுவ மென்ப திழுக்கு (எ)

Think, and then dare the deed! Who cry, 'Deed dared, we'll think,' disgraced shall be.

468. ஆற்றின் வருந்தா வருத்தம் பலர்ஙின்று போற்றினும் பொத்துப் படும் (அ)

On no right system if man toil and strive, Though many men assist, no work can thrive.

469. **கன்**முற்ற <u>அள்ளுங்</u> தவ**றுண் டவரவர்** பண்பற்க் தாற்முக் கடை (கூ)

Though well the work be done, yet one mistake is made, To habitudes of various men when no regard is paid.

470. எள்ளாத வெண்ணிச செயல்வேண்டுக் தம்மொடு கொள்ளாத கொள்ளா துலகு (ம)

Plan and perform no work that others may despise; What misbeseems a king the world will not approve as wise.

## CHAPTER XLVIII. அதி. சஅ.

## வல்யறிதல்.—The Knowledge of Power.

471. வி'ணவலியுக் தன்வலியு மாற்றுன் வலியுக் து உணைவலியுக் தொக்கிச் செயல் (க)

The force the strife demands, the force he owns, the force of foes, The force of friends: these should he weigh ere to the war he goes.

472. ஓல்வ தமிவ தமிர்த்தன்கட் டங்கிச் செல்வார்க்குச் செல்லாத தில் (உ)

Who know what can be wrought, with knowledge of the means, on this Their mind firm set, go forth, nought goes with them amiss.

473. உடைத்தம் வலியறியா ரூக்கத்தி ஹாக்கி யிடைக்கண் முரிந்தார் பலர் (டி)

Ill-deeming of their proper powers, have many monarchs striven. And midmost of unequal conflict fallen asunder riven.

474. அமைந்தாங் கொழுகா னள்வறியான் றன்?ன வியந்தான் விரைந்து கெடும் (ச)

Who not agrees with those around, no moderation knows. In self-applause indulging, swift to ruin goes.

475. ிகிபெய் சாகாக மச்சிறுமப பண்டஞ் சால மிகுத்துப் பெயின் (டு)

With peacock feathers light you lead the wain; Yet, heaped too high, the axle snaps in twain.

176, தனிக்கொம்ப சேறினு சஃநிறக் தூக்கி ஹயிர்க்கிறுதி யாகி விடும் (கூ)

Who daring climbs, and would himself upraise Beyond the branch's tip, with life the forfeit pays.

477. ஆற்றி னளவுடிக் தீக வதுபொருள் போற்றி வழங்கு கெலி (எ)

With knowledge of the measure due, as virtue bids you, give! That is the way to guard your wealth, and seemly live.

478. ஆகா றளவிட்டி தாழினுள் கேடில்லேப் போகா மகலாக் கடை (அ)

Incomings may be scant; but yet, no failure there, If in expenditure you rightly learn to spare.

479. அன்னதிர்து வாழாதான் வாழ்க்கை யுளபோல வில்லாகித தோன் ுக்கெக்டும் (கூ)

"ho prosperous lives and of enjoyment knows no bound, His seeming wealth, departing, nowhere shall be found.

180. உள்ளைத் தூக்கரத் வொப்புர வாண்மை வளவரை வல்லேக் கெடும்

Beneficence that measures not its bound of means, Will swiftly bring to nought the wealth on which it leans.

# CHAPTER XLIX. 98. 25.

காலம்றிதல்.—Knowing the fitting Time.

481. பகல்வெல்லுங் கூகையைக் காக்கை யிகல்வெல்லும் வேர்தர்க்கு வேண்டும் பொழுது (க)

A crow will conquer owl in broad daylight; The king that foes would crush, needs fitting time to fight.

482. பருவத்தோ டொட்ட வொழுச லிருவினத் திராமை யார்க்குங் காட்று (் )

The bond binds fortune fast is ordered effort made. Strictly observant still of favouring season's aid. 483. அருவிணே யெனப வுளவோ கருவியாற் கால மறிக்து செயின் ( டை )

Can any work be hard in very fact, If men use fitting means in timely act?

484. ஞாலங் கருதினுங கைகூடுங் காலங் கருதி யிடத்தாற் செயின் (ச)

The pendant world's dominion may be won, In fitting time and place by action done.

485. காலங்கருதி யிருப்பர் கலங்காது ஞாலங்கருது பவர் (டு)

Who think the pendant world itself to subjugate, With mind unruffled for the fitting time must wait.

486. ஊக்க முடையா னெடுக்கம் பொருககர் தாக்கற்குப் பேருக் தகைத்து (கூ)

The men of mighty power their hidden energies repress, As fighting ram recoils to rush on foe with heavier tress.

487. பொள்ளென வாங்கே புறம்வேரார் காலம்பார்த் துள்வேர்ப்ப ரொள்ளி யவர் (எ)

The glorious ones of wrath enkindled make no outward show, At once; they bide their time, while hidden fires within them glow.

488. செ.அகரைக் காணிற் சுமக்க விறுவரை காணிற் கிழக்காக் த‰ (அ)

If foes' detested form they see, with patience let them bear: When fateful hour at last they spy,—the head lies there.

189. எய்தற் கரிய தியைந்தக்கா லந்நிஃபே செய்தற் கரிய செயல் (கூ)

When hardest gain of opportunity at last is won, With promptitude let hardest deed be done.

As heron stands with folded wing, so wait in waiting hour; As heron snaps its prey, when fortune smiles, put forth your power.

### CHAPTER L. A. B. C. C.

## இடனறிதல்.—Knowing the Place.

491. தொடங்கற்க வெவ்வினேயு மௌ்ளற்க முற்று மிடங்கண்ட பின்னல லது (க)

Begin no work of war, despise no foe, Till place where you can wholly circumvent you know.

492. முரண்சேர்ந்த மொய்ம்பி னவர்க்கு மரண்சேர்நள மாக்கம் பலவுந் தரும் (உ)

Though skill in war combine with courage tried on battle-field, The added gain of fort doth great advantage yield.

493. ஆற்றுரு மாற்றி யடுப விடேனறிக்து போற்றுர்கட் போற்றிச் செயின் (கூ)

E'en weak ones mightily prevail, if place of strong defence They find, protect themselves, and work their foes offence.

491. எண்ணியா செண்ணை மிழப்பரிடனறிக்து துன்னியார் துன்னிச் செயின் (ச)

The fees who thought to triumph, find their thoughts were vain, If hosts advance, seize vantage ground, and thence the fight maintain.

495. இநடுப்புனதுள் வெல்து முதலே யடும்புனலி னீங்கி னைதணப் பிற (நி)

The crocodile prevails in its own flow of water wide, If this it leaves, 'tis slain by any thing beside.

496. கடலோடா காலவ னெடுக்தேர் கடலோடு காவாபு மோடா நிலத்து (கூ)

The lofty car, with mighty wheel, sails not o'er watery main, The boat that skims the sea, runs not on earth's hard plain.

497. அஞ்சாமை யல்லா*ற் றுணே*வேண்டா வெஞ்சாமை யெண்ணி பிடத்**தா**ற் செயின் (எ)

Save their own fearless might they need no other aid, If in right place they fight, all due provision made.

498. சிறுபடையான் செல்லிடஞ் சேரி னுறுபடையா **னாக்க மழிக்து** விடும் (அ)

If lord of army vast the safe retreat assail Of him whose host is small, his mightiest efforts fail. 499. சிறை**ால**னுஞ் சீரு மிலரெனினு மா**ந்**த ருறைஙிலத்தோ டொட்ட லெரிது (கூ)

Though fort be none, and store of wealth they lack, 'Tis hard a people's homesteads to attack!

500. காலாழ் களரி னரியடுங் கண்ணஞ்சா வேலாண் முகத்த களிறு (ம்)

The jackal stays, in miry paths of foot-betraying fen, The elephant of fearless eye and tusks transfixing armed men.

## CHAPTER LI. 9.5. (n) es.

தெரிந்து தெளிதல்.—Selection and Confidence.

How treats he virtue, wealth and pleasure? How, when life 's at stake, Comports himself? This four-fold test of man will full assurance make.

Of noble race, of faultless worth, of generous pride That shrinks from shame or stain; in him may king confide.

Though deeply learned, unflecked by fault, 'tis rare to see, When closely scanned, a man from all unwisdom free.

Weigh well the good of each, his failings closely scan, As these or those prevail, so estimate the man.

Of greatness and of meanness too, The deeds of each are touchstone true.

Beware of trusting men who have no kith or kin; No bonds restrain such men, no shame deters from sin. 507. காசனமை கர்தா வறிவறியார்த் தேறு<sub>ச</sub>்ல் பேதைமை யெல்லாக் தரும் (எ)

By fond affection led who trusts in men of unwise soul, Yields all his being up to folly's blind control.

508. தோான் பிறணேத் தெளிந்தான் வழி ஒன சோ விடும்பை தரும் (அ)

Who trusts an untried stranger, brings disgrace, nomediless, on all his re-

509. தேற**ற்க** யாை<sub>ட</sub>் சோது நேர்க்கதிற் றே**றுக் தேறும்** பொருள் (கூ)

Trust no man whom you have not fully tried, When tested, in his prudence proved confide.

510. தொன் மெளிவுக தெள்த்தான்க ஃன்புறவுக் ஹிச் விடும்பை தரும் (லி)

Trust where you have not tried, doubt of a friend to feel, Once trusted, wounds inflict that nought can be d

## CHAPTER LII. AB. 62.

தெரிந்துவினேயாடல். -- Selection and Employment.

511. ஈன்மையுக் திமையு காடி கலம்புரிக்க கண்மையா அளப் படும் (க)

Who good and evil scanning, ever makes the good his joy; Such man of virtuous mood should king employ

512. வாரி பெருக்கி வளம்படுத் அற்றவை மாராய்வாள் செய்க வினே (உ)

Who swells the revenues, spreads plenty o'er the land, Seeks out what hinders progress, his the workman's hand.

513. ஆன்பழிவு கேற்ற மவா**வி**ன்மை யிர்நான்கு . நன்குடையோன் கட்டே தெளிவு (டை)

A loyal love with wisdom, clearness, mind from avarice free; Who hath thee four good gifts should ever trusted be.

514. எணேவகையாற் மேறியக்கண்ணும் வினேவகையான் வேமுகு மாந்தர் பலர் (ச)

Even when tests of every kind are multiplied, Full many a man proves otherwise, by action tried! 515. அறிக்தாற்றிச் செய்கிற்பாற் கல்லால் வி?னதாவ சிறக்தானென் மேவற்பாற் றன்று (டு)

No specious fav'rite should the king's commission bear, But he that knows, and work performs with patient care.

516. செய்வாண நாழ விணநாழக்காலத்தோ டெய்த வுணர்ந்து செயல் (சு)

Let king first .sk, 'Who shall the deed perform?' and 'What the deed?' Of hour befitting both assured, let every work proceed.

517. இதினே பிதனு சிவன்முடிக்கு மென்முய்க் ததின யவன்கண் விடல் (எ)

'This man, this work shall thus work out,' let thoughtful king command; Then leave the matter wholly in his servant's hand.

518. விணேக்குரிமை நாடிய பின்றை யவஃசு யதற்குரிய ஞகச் செயல் (அ)

As each man's special aptitude is known, Bid each man make that special work his own.

519. விணக்கண் விஃபடிடையான் கேண்மை வேமுக கிஃனப்பானே நிறகுக் திரு (கூ)

Fortune deserts the king who ill can bear Informal friendly ways of men his toils who share.

520. நாடோறு ராடுக மன்னன் விஃனசெய்வான் கோடாமை கோடா துலகு (மி)

Let king search out his servants' deeds each day; When these do right, the world goes rightly on its way.

# CHAPTER LIII. அத. ரு. டி.

# சுற்றந்தழால்.—Cherishing one's Kindred.

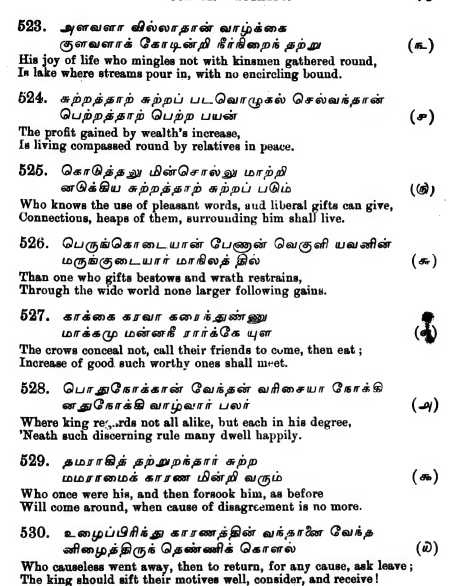
521. பற்றற்ற கண்ணும் பழைமைபாராட்டு தல் சுற்றத்தார் கண்ணே யுள (க)

When wealth is fled, old kindness still to show, Is kindly grace that only kinsmen know.

522. விருப்பளுச் சுற்ற மியையி னருப்பளு வாக்கம் பலவுக் கரும் (உ)

The gift of kin's unfailing love bestows

Much gain of good, like flower that fadeless blows.



### CHAPTER LIV. அ年. 仮年.

#### பொச்சாவாடை.--Unforgetfulness.

581. இறக்த வெகுளியிற் ஃதே சிறக்த வுவகை மகிழ்ச்சியிற் சோர்வு (க)

'Tis greater ill, if rapture of o'erweening gladness to the soul Bring self-forgetfulness, than if transcendent wrath control.

582. பொச்சாப்புக் கொல்லும் புகழை யறிவினே நிச்ச நிரப்புக்கொன் ்ழங்கு (உ)

Perpetual poverty is death to wisdom of the wise; When man forgets himself his glory dies!

533. பொச்சாப்பார்க் கில்ஃப் புகழ்மை யதுவுலகத தெப்பானூ லோர்க்குக் துணிவு (க.)

'To self-oblivious men no praise'; this rule Decisive wisdom sums of every school.

534. அச்ச முடையாாக் கரணில்லே யாங்கிலப் பொச்சாப் புடையார்க்கு நன்கு

'To cowards is no fort's defence': e'en so The self-oblivious men no blessing know.

535. முன்னுறக் சாவா திழுக்கியான் றன்பிழை பின்னூறிரங்கி விடும் (டு)

To him who nought foresees, recks not of anything, The after woe shall sure repentance bring.

536. இழுக்காமை பார்மாடு மென்றும் வழுக்காமை வாயி ன்துவொப்ப தில் (ஆ)

Towards all unswerving, ever watchfulness of soul retain, Where this is found there is no greater gain.

537. அரியவென் முகாத வில்ஃலப்பொச் சாவாக் கருவியாற் போற்றிச் செயின் (எ)

Though things are arduous deemed, there's nought may not be won, When work with mind's unslumbering energy and thought is done.

538. புகழ்ந்தவை போற்றிச் செயல்வேண்டுஞ் செய்யா திகழ்ந்தார்க் கெழுமையு மில் (அ)

Let things that merit praise thy watchful soul employ; Who these despise attain through sevenfold births no joy.

(æ)

539. இகழ்ச்சியிற் கெட்டாரை யுள்ளுக் தாக்த மகிழ்ச்சியின் மைக்து அம் போழ்து (கூ)

Think on the men whom scornful mind hath brought to nought, When exultation overwhelms thy wildered thought.

540. உள்ளிய தெய்த லெளிதுமன் மற்றாக்கா ஹோள்ளிய தாள்ளப் பெறின் (மி)

'Tis easy what thou hast in mind to gain, If what thou hast in mind thy mind retain.

# CHAPTER LV. அத. 何何.

#### செங்கோன்டை.—The Right Sceptre.

541. ஓர்க்துகண் ஹேடா திறைபுரிக் தியார்மாட்டுக் தேர்க் துசெய் வஃதே முறை (**s**) Search out, to no one favour show, with heart that instice loves Consult, then act; this is the rule that right approves. 542. வானுக்கி வாழு முலகெல்லா மன்னவன் கோனேக்கி வாழுங் குடி (a) All earth looks up to heav'n whence raindrops fall; All subjects look to king that ruleth all. 543. அந்தணர் நூற்கு மறத்திற்கு மாதியாய் கின்<u>றது</u> மன்னவன் கோல் [ /K\_ ) Learning and virtue of the sages spring, From all-controlling sceptre of the king. குடிகழீஇக் கேணுலோச்சு மாகில மன்ன **544.** னடிதேழீஇ நிற்கு முலகு (**&**) Whose heart embraces subjects all, lord over mighty land Who rules, the world his feet embracing stands. 545. இயல்புளிக் கோலோச்சு மன்னவ குட்ட பெயலும் விளேயுளுக் தொக்கு **(G**) Where king, who righteous laws regards, the sceptre wields, There fall the showers, there rich abundance crowns the fields. வேலன் அ வென்றி தருவது மன்னவன்

கோலதாஉங சோடா தெனின்

Not lance gives kings the victory, But sceptre swayed with equity. 547. இறைகாக்கும் வையக மெல்லா மவனே முறைகாக்கு முட்டாச் செயின் (எ)

The king all the whole realm of earth protects; And justice guards the king who right respects.

548. எண்பதத்தா ஞோர முறைசெய்யா மன்னவன் றண்பதத்தாற் ருனே கெடும் (அ)

Hard of access, nought searching out, with partial hand The king who rules, shall sink and perish from the land.

549. குடிபுறங் காக்கோம்பிக் குற்றங் கடிதல் வடுவன்று வேக்தன் ரெழில் (கூ)

Abroad to guard, at home to punish, brings No just repreach; 'tis work assigned to kings.

550. கொலயிற் கொடியாரை வேக்கொறுத்தல் பைங்கூழ கீளகட் டதனேடு கேர் (மி)

By punishment of death the cruel to restrain, Is as when farmer frees from weeds the tender grain.

# CHAPTER LVI. 48. 66. 66.

## கொடுங்கோன்டை.--THE CRUEL SCEPTRE.

551. கொலேமேற்கொண் டாரிற் கொடிகே யலேமேற்கொண் டல்லவை செய்தொழுகும்வேக்து (க) Than one who plies the murderer's trade, more cruel is the king

Than one who plies the murderer's trade, more cruel is the king Who all injustice works, his subjects harassing.

552. வேலொடு நின்*மு* னிடுவென் றதுபோலுங் கோலொடு நின்*மு* னிரவு (உ)

As 'Give' the robber cries with lance uplift, So kings with sceptred hand implore a gift,

553. நாடொறு நாடி முறைசெய்ய# மனனவ கைடொறு நாடு கெடும் (ந.)

Who makes no daily search for wrongs, nor justly rules, that king both day by day his realm to ruin bring.

554. கூழுங் குடியு மொருங்கிழக்குங் கோல்கோடிச் சூழாது செய்யு மாசு (ச)

Whose rod from right deflects, who counsel doth refuse, At once his wealth and people utterly shall lose. 555. அல்லற்பட் டாற்*ளு* தழுதகண் ணீரன்றே செல்வத்தைத் தேய்க்கும் படை (G) His people's tears of sorrow past endurance, are not they Sharp instruments to wear the monarch's wealth away? 556. மன்னர்க்கு மன்னுகல் செங்கோன்மை யஃ தின்றேன் மன்னை வா மன்னர்க் கொளி (5ir) To rulers' rule stability is sceptre right; When this is not, quenched is the rulers' light. துளியின்மை ஞாலத்திற் கெற்றற்றே வே**ர்**த னளியின்மை வாழு முயிர்க்கு (எ) As lack of rain to thirsty lands beneath, Is lack of grace in kings to all that breathe. இன்மையி னின்னு துடைமை முறைசெய்யா மன்னவன் கோற்கீழ்ப் படின் (*A*) To poverty it adds a sharper sting, To live beneath the sway of unjust king. முறைகோடி மன்னவன் செய்யி *னுறைகோடி யொல்லாது வானம் பெய*ல் (45) Where king from right deflecting, makes unrighteous gain, The seasons change, the clouds pour down no rain. 5**60.** ஆபயன் குன்**ற** ம**ற**தொழிலோர் *நூ*ன்மறப்பர் காவலன் காவா னெனின் (W) Where guardian guardeth not, udder of kine grows dry,

And Brâhmans' sacred lore will all forgotten lie.

## CHAPTER LVII. அதி. ஞஎ.

வெருவந்தசெய்யாமை.—Absence of 'Terrorism.'

561. தக்காங்கு நாடித் தஃசசெல்லா வண்ணத்தா லொத்தாங் கொறுப்பது வேக்து **(&** ) Who punishes, investigation made in due degree, So as to stay advance of crime, a king is he. 562. கடிதோச்சி மெல்ல வெறிக கெடிதாக்க கீங்காமை வேண்டு பவர் (e)

For length of days with still increasing joys on Heav'n who call, Should raise the rod with brow severe, but let it gently fall.

வெருவந்த செய்தொழுகும் வெங்கோல குறுப் *னெருவந்த* மொல்லேக் கெடும் (Æ∟) Where subjects dread of cruel wrongs endure, Ruin to unjust king is swift and sure. 564. இறைகடிய னென்அரைக்கு மின்னுச்சொல் வேர்த ஹறைகடுகி யொல்ஃலக் கெடும் (æ) Ah! cruel is our king,' where subjects sadly say, His age shall dwindle, swift his joy of life decay. அருஞ்செவ்பி யின்னு முகத்தான் பெருஞ்செல்வம் பேஎய்கண் டன்ன துடைத்து (GB) Whom subjects scarce may see, of harsh forbidding countenance; His ample wealth shall waste, blasted by demon's glance. 566. கடுஞ்சொல்லன் கண்ணில குயி னெடுஞ்செல்வ சீடி.ன்றி யாங்கே கெடும் ( ೨ ,, ) The tyrant, harsh in speech and hard of eye, His ample joy, swift fading, soon shall die. 567. கடுமொழியுங் கையிகர்த தண்டமும் வேர்த னடுமுரண் டேய்க்கு மரம் ( 6T Harsh words and punishments severe beyond the right, Are file that wears away the monarch's conquering might. இனத்தாற்றி யெண்ணுத வேர்தன் சினத்தாற்றிச் சிறிற் சி.அகுர் திரு (14) Who leaves the work to those around, and thinks of it no mor:; It he in wrathful mood reprove, his prosperous days are o'er! செருவர்த போழ் திற் சிறைசெயயா வேர்கன் வெருவர்து வெய்து கெடும் (56) Who builds no fort whence he may foe defy, In time of war shall fear and swiftly die. 570. கல்லார்ப பிணிக்குங் கடுங்கோ லதுவலல தில்லே கிலக்குப் பொறை (W) Tyrants with fools their counsels.share: Earth can no heavier burthen bear !

## CHAPTER LVIII. அதி. ருஅ.

#### கண்ணேட்டம்.—Benignity.

571. கண்ணேட்ட மென்னுங் கழிபெருங் காரிகை யுண்மையா அண்டிவ் வுலகு (க)

Since true benignity, that grace exceeding great, resides In kingly souls, the world in happy state abides.

572. கண்ணேட்டத் துள்ள துலகிய லஃ திலா ருண்மை நிலக்குப் பொறை (உ)

The world goes on its wonted way, since grace benign is there; All other men are burthen for the earth to bear.

573. பண்ணென்றும் பாடற் கினய்பின்றேற் கண்ணென்றுங் கண்ணேட்ட மில்லாத கண் (டி)

Where not accordant with the song, what use of sounding chords? What gain of eye that no benignant light affords?

574. உளபோன் முகத்தெவன் செய்யு மளபிறைற் ஈண்ணேட்ட மில்லாத கண் (ச)

The seeming eye to face given no expressive light, When not with duly meted kindness bright.

575. நண்ணிற்கணிகலங்கண்டுறைட்ட மஃதின்றேற் புண்ணென் அணரப் படும்

Benignity is eyes' adorning grace; Without it eyes are wounds disfiguring face.

576. மண்ணே முயைந்த மரத்த?னயர் கண்ணே முயைந்துகண் ணேடா,கவர் (கூ)

Whose eyes 'neath brow infixed diffuse no ray Of grace; like tree in earth infixed are they.

577. கண்ணேட்ட மில்லவர் கண்ணிலர் கண்ணுடையார் கண்ணேட்ட மின்மையு மில் (எ)

Eyeless are they whose eyes with no benignant lustre shine; Who 've eyes can never lack the light of grace benign.

578. கருமன் சிதையாமற் கண்ணேட வல்லார்க் குரிமை யுடைத்திவ் வுலகு (அ)

Who can benign at smile, yet leave no work undone; By them as very own may all the earth be won.

579. ஓறுத்தாற்றும் பண்பிஞர் கண் ஆறங்கண இேழைப பொறுத்தாற்றும் பண்பே தலே (கூ)

To smile on those that vex, with kindly face, Enduring long, is most excelling grace.

590. பெயக்கண்டு கஞ்சன் டமைவர் நயத்தக்க நாகரிகம் வேண்டு பவர் (ம்)

They drink with smiling grace, though poison interfused they see, Who seek the praise of all-esteemed courtesy.

# CHAPTER LIX. அத. ருக.

# ஓ ந்ராடல்.—Detectives.

581. ஒ*ற்று முரைசான்ற நாலு மிவையிரண்டும்* தெற்றென்க மன்னவன் கண் (குற

These two: the code renowned, and spies, In these let king confide as eyes.

582. எல்லார்க்கு மெல்லா கிகழ்பவை யெஞ்ஞான் அம் வல்லறிதல் வேக்தன் ரெழில் (உ)

Each day, of every subject every deed, 'Tis duty of the king to learn with speed.

583. ஒற்றினு லொற்றிப் பொருடெரியா மன்னவன் கொற்றங் கொளக்கிடந்த நில் (கூ)

By spies who spies, not weighing things they bring, Nothing can victory give to that unwary king.

584. விணசெய்வார் தஞ்சுற்றம் வேண்டாதா ரென்முங் கணேவரையு மாராய்வ தொற்று (ச)

His officers, his friends, his enemies. All these who watch are trusty spies.

585. கடாஅவுருவொடுகண்ணஞ்சா தியாண்டு முகாஅமை வல்லதே பொற்று (டு)

Of unsuspected mien and all-unfearing eyes, Who let no secret out, are trusty spies.

586. துறந்தார் படிவத்த சாகி யிறந்தாராய்க் தென்செயினுஞ் சொர்வில தொற்று (கூ`

As monk or devotee, through every hindrance making way, A spy, whate'er men do, must watchful mind display. 587. *மறைந்த*வை கேட்கவற் *மு* கி யறிந்தவை யையப்பா டில்லதே யொற்று (எ)

A spy must search each hidden matter out, And full report must render, free from doubt.

588. ஒற்*ெருற்றித் த*ந்த பொருளேயு மற்றுமோ *ொற்றி*னு லொற்றிக் கொளல் (அ)

Spying by spies, the things they tell To test by other spies is well.

589. ஒற்*ெருற் அணரா*மை யாள்க வுடன்*மூவா* சொற்*ெ*ருக்க தேறப் படும

One spy must not another see: contrive it so; And things by three confirmed as truth you know.

590. சிறப்பறிய வொற்றின்கட் செய்யற்க செய்யிற் புறப்படுத்தா ஞகு மறை (மி)

Reward not trusty spy in others' sight, Or all the mystery will come to light.

# CHAPTER LX. AB. 450.

# ஊக்கமுடைமை.—Energy.

591. உடைய ரௌபபடுவ தூக்க மஃ தில்லா ருடைய துடையரோ மற்று (க)

'Tis energy gives men o'er that they own a true control; They nothing own who own not energy of soul.

592. உள்ள முடைமை யுடைமை பொருளுடைமை கில்லாது கீங்கி விடும் (உ)

The wealth of mind man owns a real worth imparts, Material wealth man owns endures not, utterly departs.

'593. ஆக்க மிழக்தேமென் றல்லாவா ரூக்க மொருவக்தங் கைத்துடை யார் ( நூ

' Lost is our wealth,' they utter not this cry distressed, The men of firm concentred energy of soul possessed.

594. ஆக்க மதர்வினுய்ச் செல்லு மசைவிலா ஆக்க முடையா ஹழை (ச)

The man of energy of soul inflexible, Good fortune seeks him out and comes a friend to dwell.

595. வெள்ளத் தனேய மலர்கீட்ட மாக்தர்தம் முள்ளத் தணய துயர்வு (房) With rising flood the rising lotus flower its stem unwinds; The dignity of men is measured by their minds. உள்ளுவ தெல்லா முயர்வுள்ளன் மற்றது தள்ளினுக் தள்ளாமை கீர்த்து (*5* m) Whate'er you ponder, let your aim be lofty still, Fate cannot hinder always, thwart you as it will. சிதைவிடத் தொல்கா ருரவோர் புதையம்பிற் பட்டுப்பா கேன்றுங் களிறு (எ) The men of lofty mind quail not in ruin's fateful hour, The elephant retains his dignity mid arrows' deadly shower. 598. உள்ள மிலாதவ ரெய்தா ருலகத்து வள்ளிய மென்னுஞ் செருக்கு (*P*e.) The soulless man can never gain Th' ennobling sense of power with men. பரியது கூர்ங்கோட்ட தாயினும் யாண

வெருஉம் புகிதாக் குறின் (**5**=)

Huge bulk of elephant with pointed tusk all armed, When tiger threatens shrinks away alarmed!

600. உரமொருவற் குள்ள வெறுக்கை யஃ தில்லா மரமக்க ளாதலே வேறு ( W )

Firmness of soul in man is real excellence; Others are trees, their human form a mere pretence.

If you'd uphold your household's dignity.

# CHAPTER LXI.

மடியின்மை.—Unstuggishness.

குடியென்னுங் குன்று விளக்க மடியென்னு மாசூரக் கெடும் **(**&) Of household dignity the lustre beaming bright, Flickers and dies when sluggish foulness dims its light. 602. மடியை மடியா வொழுகல் குடியைக் குடியாக வேண்டு பவர் (2) Let indolence, the death of effort, die,

603. மடிமடிக்கொண் டொழுகும் பேதை பிறங்க குடிமடியுக் தன்னினு முக்து (n\_) Who fosters indelence within his breast, the silly elf! The house from which he springs shall perish ere himself. குடிமடிக்து குற்றம் பெருகு மடிமடிக்து மாண்ட வுஞற்றி லவாக்கு (*s*P) His family decays, and faults unheeded thrive, Who, sunk in sloth, for noble objects doth not strive. 605. கெடுக்் மறவி மடி துயி னைகுங் கெடு 5ார் காமக் கலன் (B) Delay, oblivion, sloth, and sleep: these four Are pleasure-boat to bear the doomed to ruin's shore. 606. பர யுடையார் பற்றமைக்கக் கண்ணு மடியுடையார் மாண்பய னெய்தலரிது (*5* ir ) Though lords of earth unearned possessions gain, The slothful ones no yield of good obtain. 607. இர புரிக் தெள்ளுஞ்சொற் கேட்பம மடிபரிச்சு மாண்ட அளுற்றி லவா (எ) Who hug their slown nor noble works attempt. Shall hear reproofs and words of just contempt. 608. மடிமை குடிமைக்கட டங்கிற்றன் ஜென்னர்க க்டிமை புகுத்தி கிடும் (*1*9 If sloth a dwelling find he unoble family, Bondsmen to them that have them shall they be. 609 - நடியாண்டை புள்வந்த குற்ற மொருவன் மடியாண்மை ചாற்றக் செகிம் (**க**ூ) Who changes slothful habits saves Himself from all that household rule depraves. 610. மழுயிலா மன்னவ வெ…்து மடியளந்தான் முஅய கெல்லா மொருஙகு  $(\omega)$ 

The king whose life from sluggishness is rid, Shall rule o'er all by foot of mighty god bestrid.

## CHAPTER LXII. அதி. சு. உ.

## ுண்யுடைமை.—Manly Effort.

611. அருமை யுடைத்தென் அசாவாமை வேண்டும் பெருமை முயற்சி அரும் (க)

Say not ''Tis hard," in weak, desponding hour, For streamous effort gives prevailing power.

612. விடுருக்கண் விடூடுகட லோம்பல் விடூடுக்குறை திர்ந்தாரிற் திர்ந்தன் அலகு (உ)

In action be thou 'ware of act's defeat;
The world leaves those who work leave incomplete!

613. தாளாண்மை யென்னுக் தகைமைக்கட்ட டங்கிற்றே வேளாண்மை யென்னுஞ் செருக்கு (க்)

In strenuous effort doth reside
The power of helping others: noble pride!

614. தாளாண்மை யில்லாதான் வேளாண்கை பேடிகை வேளாண்மை போலக் கெடும் (இ)

Beneficent intent in men by whom no streamors work is wrought, Like battle-axe in sexless being's Land available rought.

615. இன்பம் விரையான் விஃஎவிழைவான் மன்கேளிர் துன்பர் துடைக்தூன்றுர் தூண் (நி)

Whose heart delighteth not in pleasure, but in action finds delight, He wipes away his kinsmen's serief and stands the pillar of their might.

616. முயற்சி இருகினே யாக்கு முயற்றின்மை பின்மை புகுத்தி விடும் (சு)

Effort brings fortune's sure increase, Its absence brings to nothingness.

617. மடியுளாண் மாமுகமு யென்ப மடியிலான் (முளுளா டாமரை பிறுள் (எ)

In sluggishness is seen misfortune's lurid form, the wise declare; Where man unslothful toils, she of the lotus flower is there!

618. பொறியின்மை போர்க்கும் பழியன் றறிவறிக் தாள்கிணே யின்மை பழி (அ)

'Tis no reproach though unpropitious fate should ban; But not to do man's work is foul disgrace to man!

| BOOK II.—ROYALTY.                                                                                                                                                                                                                                                                | 87                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 619. தெய்வத்தா கொ தெனினு முயற்கிதன்<br>மெய்வருத்தக் கூடி தரும்<br>Though fate divine should make your labour vain;<br>Effort its labour's sure reward will gain.                                                                                                                 | (细)                     |
| 620. ஊழைபு முபபக்கங சாண்ப ருஃவின்றித்<br>தாழா துஞற்று பவர்<br>Who strive with undismayed, unfaltering mind,<br>At length shall leave opposing fate behind.                                                                                                                       | (ŵ)                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                         |
| CHAPTER LXIII. அதி. எக்.<br>இடுக்கணழியாமை.—Hopefulness பட Trouble.                                                                                                                                                                                                               |                         |
| 621. இடுக்கண் வருக்கா வகுக வகண்<br>யடுக்கூர்வ கஃதொட்ட தில்<br>Smile, with patient, hopeful heart, in troublous hour;<br>Meet and so vanquish grief; nothing hath equal power.                                                                                                    | (æ)                     |
| 622. வெள்ளத் தக்னய கிடும்பை யறிவுடையா<br>இள்ளத்தி துள்ளக் கெடும்<br>Though sorrow, like a flood, comes rolling on,<br>When wise man's mind regards it,—it is gone!                                                                                                               | (2)                     |
| 623. இடும்பைக் கிடும்பை படுப்ப<br>ரிடும்பைக் கிடும்பைப் படா அதவர்<br>Who griefs confront with meek, ungrieving heart,                                                                                                                                                            | (//h_)                  |
| From them griefs, put to grief, depart. 624. மடுத்தவா பெலலாம் பகடன்ன னுற்ற<br>விடுக்க ணிடர்ப்பா டுடைத்து Like bullock struggle on through each obstructed way;                                                                                                                   | ( <i>&amp;</i> )        |
| From such an one will troubles, troubled, roll away. 625. அடுக்கி வரினு மழிவிலா ஹற்ற<br>விடுக்க ணிடுக்கட் படும்                                                                                                                                                                  | <b>(G</b> )             |
| When griefs press on, but fail to crush the patient heart, Then griefs defeated, put to grief, depart. 626. அற்றேமென் மலலம் படுபவோ பெற்றேமென் றேம்புக றேற்கு தவர் Who boasted not of wealth, nor gave it all their heart, Will not bemoan the loss, when prosperous days depart. | ( <i>5</i> <sub>0</sub> |

627. இலக்க முடும்பு இம்பைக் கென்று கலக்கத்தைக் கையாளுக் கொள்ளாதா மேல் (எ) 'Man's frame is sorrow's targe,' the noble mind reflects,

'Man's frame is sorrow's targe,' the noble mind reflects, Nor meets with troubled mind the sorrows it expects.

628. இனபம் பிழையா னிடும்பை பியெல்பென்பான் அன்ப முறத சிலைன் (அ)

He seeks not joy, to sorrow man is born, he knows; Such man will walk unharmed by touch of human woes.

629. இன்பத்து ளின்பம் விரையாதான் ஹன்பத்து டுன்ப முஹத விலன் (கூ)

Mid joys he yields not heart to joys' control, Mid sorrows, sorrow cannot touch his soul.

630. இன்குமை மின்ப மெனக்கொளி குகுந்தன் தென்னர் விழையுஞ் சிறப்பு (ம)

Who pain as pleasure takes, he shall acquire The bliss to which his foes in vain aspire.

அரசியன் முற்றிற்ற.

THE END OF THE SECTION ON 'ROYALTY.'

# § 2.—MINISTERS OF STATE. அமைச்சியல்.

## CHAPTER LXIV. AB. 44.

அமைச்சு.—The Office of Minister of State.

631. கருவியுங் காலமுஞ் செய்கையுஞ் செய்யு மருவிண்யு மாண்ட தமைச்சு (க)

A minister is he who grasps, with wisdom large, Means, time, work's mode, and functions rare he must discharge.

632. வன்கண் குடிகாத்தல் கற்றறித லாள்வினேயோ டைந்துடன் மாண்ட தமைச்சு (உ)

A minister must greatness own of guardian power, determined mind, Learn'd wisdom, manly effort with the former five combined.

633. பிரித்தலும் பேணிக் கொளலும் பிரிந்தார்ப் பொருத்தலும் வல்ல தமைச்சு (ட)

A minister is he whose power can foes divide, Attach more firmly friends, of severed ones can heal the breaches wide.

634. தெரிதனு**க் தேர்க்து செய**லு மொருதலேயாச் சொல்லனும் வல்ல தமைச்சு (ச)

A minister has power to see the methods help afford, To ponder long, then utter calm conclusive word.

C35. அறனறிக் தான்றமைக்த சொல்லுனெஞ் ஞான்**றுக்** நிறனறிக்தான் றேர்ச்சித் துணே

The man who virtue knows, has use of wise and pleasant words, 'Vith plans for every season apt, in counsel aid affords.

636. மதிநாட்ப தாலோ கொடியார்க் கதிநாட்பம் யாவுள முன்னிற்பவை (சு)

When native subtilty combines with sound scholastic lore, 'Tis subtilty surpassing all, which nothing stands before.

637. செயற்கை யறிக்தக் கடைத்து முலகத் தியற்கை யறிக்து செயல் (எ)

Though knowing all that books can teach, 'tis truest tact To follow common sense of men in act.

638**. அ**விகொன் றறியா **னெனினு** முறு தி யுழையிருந்தான் கூறல் கடன் (அ)

'Tis duty of the man in place aloud to say The very truth, though unwise king may cast his words away.

639. பழுதெண்ணு மந்திரியிற் பக்கத்துட் டெவ்வோ ொழுபது கோடி த®்

A minister who by king's side plots evil things Worse woes than countless foemen brings.

640. முறைபடச சூழ்ந்து முடிவிலவே செய்வர் திறப்பா டிலாஅ தவர் (ம்)

For gain of end desired just counsel nought avails To minister, when tact in execution fails.

#### CHAPTER LXV. AB. 466.

#### சொல்வன்மை.—Power in Speech.

A tongue that rightly speaks the right is greatest gain, It stands alone midst goodly things that men obtain.

642. ஆக்கமுங் கேடு மதனுல் வருதலாற் காத்தோம்புல் சொல்லின்கட் சோர்வு (உ)

Since gain and loss in life on speech depend, From careless slip in speech thyself defend.

643. கேட்டார்ப் பிணிக்குக் தகையவாய்க் கேளாரும் வேட்ப மொழிவதாஞ் சொல் (டி)

'Tis speech that spell-bound holds the listening ear, While those who have not heard desire to hear.

644. திறனறிந்து சொல்லுக சொல்லே யறனும் பொருஞ மதனினூஉங் கில் (ச)

Speak words adapted well to various hearers' state; No higher virtue lives, no gain more surely great.

645. சொல்லுக சொல்ஃப் பிறிதோர்சொ லச்சொல்ஃ வெல்லுஞ் சொலின்மை யறிக்து (டு)

Speak out your speech, when once 'tis past dispute That none can utter speech that shall your speech refute. 646. வேட்பத்தாஞ் சொல்லிப் பிறர்சொற் பயன்கோடன் மாட்சியின் மாசற்*ரு*ர் கோள் (சு)

Charming each hearer's ear, of others' words to seize the sense, Is method wise of men of spotless excellence.

647. சொலல்வல்லன் சோர்பிலை எஞ்சா னவின இகல்வெல்லல் யார்க்கு மரிது (எ)

Mighty in word, of unforgetful mind, of fearless speech, 'Tis hard for hostile power such man to overreach.

Swiftly the listening world will gather round, When men of mighty speech the weighty theme propound.

649. பலசொல்லக் காமு அவர் மன்ற மாசற்ற சிலசொல்ல றேற்மு தவர் (கூ)

Who have not skill ten faultless words to utter plain, 'Their tongues will itch with thousand words men's ears to pain.

65<sup>0</sup>, இணருழ்த்து நா*ரு* மலரீனயர் கற்ற துணரவிரித்துக தார் (ம்)

Like scentless flower in blooming garland bound Are men who can't their lore acquired to others' cars expound.

# CHAPTER LXVI. அதி. சு.சு.

# . விணத்துய்மை.—Purity in Action.

651. துணேகல மாக்கக் தருஉம் விணகலம் வேண்டிய வெல்லாக் தரும் (க)

The good external help confers is worldly gain; By action good men every needed gift obtain.

652. என்று மொருவுதல் வேண்டும் புகழொடு நன்றி பயவா விண

From action evermore thyself restrain Of glory and of good that yields no gain.

653. ஓஒதல் வேண்டு மொளிமாழ்குஞ் செய்விணே யாஅது மென்னு மவர் (ட)

Who tell themselves that nobler things shall yet be won. All deeds that dim the light of glory must they shun.

654. இடுக்கட் படினு மிளிவந்த செய்யார் **கடுக்கற்ற காட்சி யவ**ர் (æ) Though troubles press, no shameful deed they do, Whose eyes the ever-during vision view. எற்றென் றிரங்குவ செய்யற்க செய்வானேன் மற்றன்ன செய்யாமை நன்று **(G**) Do nought that soul repenting must deplore, If thou hast sinned, 'tis well if thou dost sin no more. **ஈன்**முள் பசிகாண்பா ஒ**டி**னுஞ் செய்யற்க சான்றோர் பழிக்கும் வின (54) Though her that bore thee hung'ring thou behold, no deed Do thou, that men of perfect soul have crime decreed. 657. பழிம%லர் தெய்திய வாக்கத்திற் சான்*ளுர்* கழிகல் குரவே தலே (எ) Than store of wealth guilt-laden souls obtain, The sorest poverty of perfect soul is richer gain. கடிந்த கடிந்தொரார் செய்தார்க் கவைதா முடிந்தாலும் பீழை தரும் (*9*4) To those who hate reproof and do forbidden thing, What prospers now, in after days shall anguish bring. 659. அழக்கொண்ட வெல்லா மழப்போ மிழப்பினும் பிற்பயக்கு நற்பாலவை

(45a)

What's gained through tears with tears shall go; From loss good deeds entail harvests of blessings grow.

660. சலத்தாற் பொருள்செய்தே மார்த்தல் பசுமட  $(\omega)$ கலத்துணீர் பெய்திரீஇ யற்று

In pot of clay unburnt he water pours and would retain, Who seeks by wrong the realm in wealth and safety to maintain.

# CHAPTER LXVII. அதி. சுஎ.

விணத்திட்பம்.— Power in Action.

661. விணத்திட்ப மென்ப தொருவன் மனத்திட்ப மற்றைய வெல்லாம் பிற (**&**)

What men call 'power in action' know for 'power of mind'; Externe to man all other aids you find.

| 662. ஊ <i>ெருரா அற்ற</i> ப் ெனுல்காமை யிவ்விரண்டி<br>தைறென்ப ராய்க்தவர் கோள் (ச                                                                                                                                                           | و )                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ' Each hindrance shun,' 'unyielding onward press, if obstacle be the These two define your way, so those that search out truth declare.                                                                                                   | re,                 |
| 663. கடைக்கொட்கச் செய்தக்க தாண்மை<br>யிடைக்கொட்டு னெற்று விழுமக் தரும்<br>Man's fitting work is known but by success achieved; •<br>In midst the plan revealed brings ruin ne'er to be retrieved.                                         | /5 <u>.</u> )       |
| 664. சொல்லுதல் யார்க்கு மெளிய வேரியவாஞ்                                                                                                                                                                                                   | <b>#</b> )          |
| Easy to every man the speech that shows the way;<br>Hard thing to shape one's life by words they say!                                                                                                                                     |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                           | <b>ஞ</b> )          |
| The power in act of men renowned and great, With king acceptance finds and fame through all the state.                                                                                                                                    |                     |
| 666. எண்ணிய வெண்ணியாங் கெய்துப<br>வெண்ணியார் திண்ணிய ராகப் பெறின் (ச                                                                                                                                                                      | - <del>T</del> -r-) |
| Whate'er men think, ev'n as they think, may men obtain,<br>If those who think can steadfastness of will retain.                                                                                                                           |                     |
| 667. உருவுகண் டௌளாமை வேண்டு<br>முருள்பெருக்கோக் கச்சாணி யன்ன ருடைத்து (<br>Despise not men of modest bearing;<br>Look not at form, but what men are:<br>For some there live, high functions sharing,<br>Like linch-pin of the mighty car! | (எ)                 |
| 668. கலங்காது கண்ட வினேக்கட்<br>டுளங்காது தூக்கங் கடிந்து செயல்<br>What clearly eye discerns as right, with steadfast will,<br>And mind unslumbering, that should man fulfil.                                                             | <b>.9</b> ()        |
| 669. துன்ப முறவரினுஞ் செய்க துணிவாற்றி<br>யின்பம் பயச்சூற் விண்<br>Though toil and trouble face thee, firm resolve hold fast,                                                                                                             | æ)                  |
| And do the deeds that pleasure yield at last.                                                                                                                                                                                             |                     |
| 670. எ?னத்திட்ப மெய்தியக் கண்குடம்<br>வினேத்திட்பம் வேண்டாரை வேண்டா துலகு<br>The world desires not men of every power possessed,<br>Who power in act desire not,—crown of all the rest.                                                   | (D)                 |

# CHAPTER LXVIII. அதி. கூ.அ.

### விண்செயல்வகை.—The Method of Acting.

671. சூழ்ச்சி முடிவு துணிவெய்த லத்துணிவு தாழ்ச்சியுட் டங்குத நீது (æ) Resolve is counsel's end. If resolutions halt In weak delays, still unfulfilled, 'tis gricvous fault. 672. தூங்குக தூங்கிச் செயற்பால தாங்கற்க தாங்காது செய்யும் வின (요) Slumber when sleepy work's in hand: beware Thou slumber not when action calls for sleepless care! 673. ஒல்லும்வா யெல்லாம் விணேகன்றே யொல்லாக்காற் செல்வம்வாய் கோக்கிச் செயல் ( RL ) When way is clear, prompt let your action be; When not, watch till some open path you see. 674. வின்பகை யென்றிரண்டி னெச்ச ஙி*ண*யுங்காற் நீயெச்சம் போலத் தெ*று*ம் (F) With work or foe, when you neglect some little thing, If you reflect, like smouldering fire, 'twill ruin bring. 675. பொருள்கருவி காலம் வி?னயிட இெ டை**ந்து** மிருடிர வெண்ணிச் செயல் **(G**) Treasure and instrument and time and deed and place of act: These five, till every doubt remove, think o'er with care exact. 676. முடிவு மிடையூறு முற்றியாங் கெய்தும் படுபயனும் பார்த்துச் செயல் (5-Accomplishment, the hindrances, large profits won By effort: these compare,—then let the work be done! 677. செய்விணே செய்வான் செயன்முறை புவ்வினே புள்ளறிவ ஆவ்ளங் கொளல (எ) Who would succeed must thus begin: first let him ask The thoughts of them who throughly know the task. 678. விணயான் விணயாக்கிக் கோட னக்கைவள் யாக்காயால் யாக்கையார்க் தற்று (A)

By one thing done you reach a second work's accomplishment;

So furious elephant to snare its fellow brute is sent.

679. நட்டார்ச்கு நல்ல செய**லின் விரைந்ததே** யொட்டாரை யொட்டிக் கொளல் (கூ)

Than kindly acts to friends more urgent thing to do, Is making foes to cling as friends attached to you.

680. உறைசிறியா ருண்ணுடுங்க லஞ்சிக் குறைபெறிற் கொள்வர் பெரியார்ப் பணிக்து (ம்)

The men of lesser realm, fearing the people's inward dread, Accepting granted terms, to mightier ruler bow the head.

### CHAPTER LXIX. அதி. சுக.

#### து து.—The Envoy.

681. அன்புடைமை யான்ற குடிப்பிறத்தல் வேர்தவாம் பண்புடைமை தூதுரைப்பான் பண்பு (க)

Benevolence, high birth, the courtesy kings love:— These qualities the envoy of a king approve.

682. அன்பறி வாராய்ந்த சொல்வன்மை *தூதுரைப்பார்க்* கின்றி யமையாத மூன்று

Love, knowledge, power of chosen words, three thires Should he possess who speaks the words of kings.

683. தாலாரு ணூல்வல்ல ஞகுதல் வேலாருள் வென்றி வினயுரைப்பான் பண்பு ( டி )

Mighty in lore amongst the learned must be be, Midst jav'lin-bearing kings who speaks the words of victory.

684. அறிவுரு வாராய்க்த கல்வியிம் மூன் **றின்** செறிவுடையான் செல்க வி?னக்கு (சு)

Sense, goodly grace, and knowledge exquisited. Who hath these three for envoy's stark is and

685. தொகச்செயல் சித்தூவா<sup>த நீ</sup>க்கி நகச்சொல்லி நன்றி பயட்<sup>ப</sup>தா**ந்தூது** (டு)

In terms concise, avoiding wrathful speech, who utters pleasant word, An envoy he who gains advantage for his lord.

686. கற்றுக்கண் ணஞசான் விசலச்சொல்விக்காலத்தாற் றக்க தறிவதாக் தூது

An envoy meet is he, well-learned of fearless eye, Who speaks right home, prepared for each emergency. 687. கடனறிக்து சாலங்கரு தி யிடனறிக் தெண்ணி யுரைப்பான் றலே (எ)

He is the best who knows what's due, the time considered well, The place selects, then ponders long ere he his errand tell.

688. தூய்மை தூண்மை துணிவுடைமை யிம்மூன்றின் வாய்மை வழியுரைப்பான் பண்பு (அ)

Integrity, resources, soul determined, truthfulness; Who rightly speaks his message must these marks possess.

689. விடுமாற்றம் வேர்தர்க் குறைப்பான் வடுமாற்றம் வாய்சோரா வன்க ணவன் (கூ)

His faltering lips must utter no unworthy thing, Who stands, with steady eye, to speak the mandates of his king.

690. இது து பயப்பினு மெஞ்சா திறைவற் குறு தி பயப்பதாக் தூது (௰)

Death to the faithful one his embassy may bring; The envoy gains assured advantage for his king.

## CHAPTER LXX. அது. எம.

மன்னரைச் சேர்ந்தொழுகல்.—Conduct in the Presence of the King.

691. அகலா தணுகாது நிக்காயவார் போல்க விகல்வேந்தர்ச் சேர்ந்தொழுகு வரர் (க)

Who warm them at the fire draw not too near, nor keep too much aloof; Thus let them act who dwell beheath of warlike kings the palace-roof.

692. மன்னர் விழைப விழையாமை மன்னரான் மன்னிய வாக்க**ட** தரும்

To those who prize not state that kings are wont to prize, The king himself abundant realth supplies.

693. போற்றி னரியவை போற்றல் கடுத்தபின் றேற்றுதல் யாரக்கு மரி<sub>தி</sub> 'ந\_)

Who would walk warily, let him of greater faults beware; To clear suspicions once aroused is an achievement rare.

694. செவிச்சொல்லுஞ் சேர்க்<sub>க க</sub>ைகயு மனித்தொழுக லான்ற பெரியா ரகத்து (ச)

All whispered words and interchange of smiles repress, In presence of the men who kingly possess.

695. எப்பொருளு மோரார் தொடரார்மற் றப்பொருளே விட்டக்காற் கேட்க மறை (டு)

Seek not, ask not, the secret of the king to hear; But if he lets the matter forth, give ear!

696. குறிப்பறிந்து காலங்கருதி வெறுப்பில வேண்டுப வேடபச் சொலல் (சு)

Knowing the signs, waiting for fitting time, with courteous care, Things not displeasing, needful things, declare.

69.7. வேட்பன சொல்லி விணேயில வெஞ்ஞான்றாங் கேட்பினுஞ் சொல்லா விடல் (எ)

Speak pleasant things, but never utter idle word; Not though by monarch's ears with pleasure heard.

698. இஃளய ரினமுறைய டென்றிகழ்ார் நின்ற வொளியோ டொழுகப் படும் (அ)

Say not, 'He's young, my kinsman,' despising thus your king; But reverence the glory kingly state doth bring.

699. கொளப்படடே மென்றெண்ணிக் கொள்ளாக செய்யார் துளக்கற்ற காட்சி யவர் (கூ)

We've gained his grace, boots nought what graceless acts we do.' So deem not sages who the changeless vision view.

700. பண்டுய மெனக்கரு திப் பண்பல்ல செய்யுங் கெழுதகைமை கேடு தரும் (ம்)

Who think 'We're ancient friends,' and do unseemly things; To these familiarity sure ruin brings.

# CHAPTER LXXI. அதி. எக.

குறிப்பறிதல்.—The Knowledge of Indications.

701. கூருமை கோக்கிக் குறிப்பறிவா னெஞ்ஞான்ற மாருகீர் வையக் கணி (க)

Who knows the sign, and reads unuttered thought, the gem is he Of earth round traversed by the changeless sea.

702. ஐயப் படாஅ தகத்த துணர்வா‰த் தெய்வத்தோ டொப்பக் கொளல் (உ)

Undoubting, who the minds of men can scan, As deity regard that gifted man. 703. குறிப்பிற் குறிப்புணர் வாரை யுறப்பினை யாது கொடுத்துங் கொளல் ( ns\_ ) Who by the sign the signs interprets plain, Give any member up his aid to gain. குறித்தது கூறுமைக் கொள்வாரோ டேணே. யுறுப்போ சணயசால் வேறு (æ) Who reads what's shown by signs, though words unspoken be, In form may seem as other men, in function nobler far is he. 705. குறிப்பிற் குறிப்புணரா வாயி இறைப்பினு ளென்ன பயத்தவோ கண் **(**@) By sign who knows not signs to comprehend, what gain, 'Mid all his members, from his eyes does he obtain? 706. அடுத்தது காட்டும் பளிங்குபோ னெஞ்சங் கடுத்தது காட்டு முகம் (கூ) As forms around in crystal mirrored clear we find, The face will show what's throbbing in the mind. 707. முகத்தின் முதுக்குறைந்த துண்டோ வுவப்பினுங் காயினுக் தான்முக் துறும் (எ) Than speaking countenance hath aught more prescient skill? Rejoice or burn with rage, 'tis the first herald still! முகரோக்கி கிற்க வமையு 708. மக்கோக்கி யுற்ற துணர்வார்ப் பெறின் (PL) To see the face is quite enough, in presence brought, When men can look within and know the lurking thought. 709. பகைமையுங் கேண்மையுங் கண்ணுரைக்குங் கண்ணின் வகைமை புணர்வார்ப் பெறின் (கூ) The eye speaks out the hate or friendly soul of man; To those who know the eye's swift varying moods to scan.

710. நுண்ணிய மென்பா ரளக்குங்கோல் காணுங்காற்

The men of keen discerning soul no other test apply (When you their secret ask) than man's revealing eye.

(W)

கண்ணல்ல தில்ஃ பிற

## CHAPTER LXXII. ag. a2.

# அவையறிதல்.—The Knowledge of the Council Chamber.

711. அவையறிக் தாராய்க்கு சொல்லுக சொல்லின தொகையறிக்த தூயமை யவர் (க)

Men pure in heart, who know of words the varied force, Should to their audience known adapt their well-arranged discourse.

712. இடைதெரிக்து நன்குணர்க்து சொலலுக சொல்லி னடைதெரிக்த நன்மை யவர் (உ)

Good men to whom the arts of eloquence are known, Should seek occasion meet, and say what well they've made their own.

713. அவையறியார் சொல்லன்மேற் கொள்பவர் சொல்லின் வகையறியார் வல்லதூஉ மில் (கூ)

Unversed in councils, who essays to speak, Knows not the way of suasive words,—and all is weak.

714. ஒளியார்முன் னெளிய சாதல் வெளியார்முன் வான்சுதை வண்ணங் கொளல் (ச)

Before the bright ones shine as doth the light! Before the dull ones be as purest stucco white!

715. கன்றென் றவற்றுள்ளு கன்றே முதுவருண முக்தூ கிளவாச செறிவு (இ)

Midst all good things the best is modest grace, That speaks not first before the elders' face.

716. ஆற்றி னிலே தளர்க் தற்றே வியன்புல மேற்றுணர்வார் முன்ன ரிழுக்கு (சு)

As in the way one tottering falls, is slip before The men whose minds are filled with varied lore.

717. கற்றறிக்தார கல்வி விளங்குங் கசடறச சொற்றெரிதல் வல்லா சகத்து (எ)

The learning of the learned sage shines bright To those whose faultless skill can value it aright.

718. உணர்வ துடையார்முற் சொல்லல் வளர்வதன் பாத்தியுணீர்சொரிக் தற்று (அ)

To speak where understanding hearers you obtain, Is sprinkling water on the fields of growing grain!

719. புல்லவையுட் பொச்சாக்துஞ் சொல்லற்க கல்லவையுணன்குசெலச் சொல்லு வார் (கூ)

In councils of the good, who speak good things with penetrating power, In councils of the mean, let them say nought, e'en in oblivious hour

720. அங்கணத்து ளுக்க வமிழ்தற்முற் றங்கணத்த ரல்லார்முற் கோட்டி கொளல் (மி)

Ambrosia in the sewer spilt, is word. Spoken in presence of the alien herd.

## CHAPTER LXXIII. A.S. ar.

அவையஞ்சாமை.—Not to dread the Council.

721. வகையறிக்கு வல்லவை வாய்சோரார் சொல்ளின் ருெகையறிக்க தூயமை யவர் (க)

Men, pure in heart, who know of words the varied force, The mighty council's moods discern, nor fail in their discourse.

722. கற்முருட் கற்கு செலச்பெடுவர் கற்மூர்முற் சற்ற செலச்சொல்லு வார (உ)

Who what they 've learned, in penetrating words have learned to say, Before the learn'd, among the learn'd most learn'd are they.

723. பகையகத்துச் சாவா ரெளிய ரரிய ரவையகத் தஞ்சா தவர் (கூ)

Many encountering death in face of foe will hold their ground; Who speak undaunted in the council hall are rarely found.

724. கற்முர்முற் சற்ற செலச்சொல்வித் தாங்கற்ற மிக்காருண் மிக்க கொளல் (ச)

What you have learned, in penetrating words speak out before The learn'd; but learn what men more learn'd can teach you more.

725. ஆற்றினளவறிக்து கற்க வவையஞ்சா மாற்றங் கொடுத்தற் பொருட்டு (இ)

By rule, to dialectic art your mind apply, That in the council fearless you may make an apt reply.

726. வாளோடென் வன்கண்ண ரல்லார்க்கு தூலோடென் ஹண்ணவை யஞ்சு பவர்க்கு (கூ)

To those who lack the hero's eye what can the sword avail? Or science what, to those before the council keen who quail?

727. பகையகத்துப் பேடிகை யொள்வா ளவையகத் தஞ்சு மவன்கற்ற தூல் (எ)

As shining sword before the foe which 'sexless being' bears, Is science learned by him the council's face who fears,

728. பல்லவை கற்றும் பயமிலரே கல்லவையு ஊன்கு செலச்சொல்லர தார் (அ)

Though many things the; 've learned, yet useless are they all, To men who cannot well and strongly speak in council hall.

729. கல்லா தவரிற் கடையென்ப கற்*ு நி*ந்து நல்லா ரவையஞ் சுவார் (கூ)

Who, though they 've learned, before the council of the good men quake, Than men unlearn'd a lower place must take.

730. உளரெணினு மல்லாசோ டொப்பர் களனஞ்சிக் கற்ற செலச்சொல்லா தார (மி)

Who what they 've learned, in penetrating words know not to say, The council fearing, though they live, as dead are they.

அடைச்சியன் முற்றியது.

THE END OF THE SECTION ON 'MINISTERS OF STATE.'

746. எல்லாப் பொருளு முடைத்தா பிடத்துதவு ால்லாளுடைய தாண் (கூ)

A fort, with all munitions amply stored, In time of need should good reserves afford.

747. முற்றியு முற்று தெறிக்து மறைப்படுத்தும் பற்றற் சுரிய தரண் (எ)

A fort should be impregnable to foes who gird it round, O. aim there darts from far, or mine beneath the ground.

748. முற்முற்றி முற்றி யவரையும் பற்முற்றிப் பற்றியார் வெல்வ தரண் (அ)

Howe'er the circling foe may strive access to win, A fort should give the victory to those who guard within.

749. முணமுகத்து மாற்றலர் சாய கிணேமுகத்து வீறெய்தி மாண்ட தாண் (கூ)

At outset of the strife a fort should focs dismay; And greatness gain by deeds in every glorious day.

750. எனேமாட்சுத் தாகியக் கண்ணும் வி?னமாட்சி யில்லார்க ணில்ல தாண் (௰)

Howe'er majestic castled walls may rise, To craven souls no fortress strength supplies.

## CHAPTER LXXVI. அதி. எகு.

பொருள்செயல்வகை.—Way of Accumulating Wealth.

751. பொருளல் லவரைப் பொருளாகச் செய்யும் பொருளல்ல தில்ஃ பொருள் (க)

Nothing exists, save wealth, that can Change man of nought to worthy man.

752. இல்லாரை யெல்லாரு மெள்ளுவர் செல்வரை யெல்லாருஞ் செய்வர் சிறப்பு (உ)

Those who have nought all will despise; All raise the wealthy to the skies.

753. பொருளென்னும் பொய்யா விளக்க மிருளறுக்கு மெண்ணிய தேயத்துச் சென்று ( டூ )

Wealth, the lamp unfailing, speeds to every land, Dispersing darkness at its lord's command. 754. அறனீனு பின்பமு மீனுக் திறனறிக்து தீதின்றி வக்த பொருள் (ச)

Their wealth, who blameless means can use aright, Is source of virtue and of choice delight.

755. அருளொடு மன்பொடும் வாராப் பொருளாக்கம் புல்லார் புரள விடல் (டு)

Wealth gained by loss of love and grace, Let man cast off from his embrace.

756. உறபொரு முல்கு பொருளுக்கன் னென்னர்க் கெறுபொருளும் வேக்கன் பொருள் (கூ

Wealth that falls to him as heir, wealth from the kingdom's dues, The spoils of slaughtered foes: these are the royal revenues.

757. அருளென்னு மன்பீன் குழவி பொருளென்னுஞ்செல்வச் செவிலியா இண்டு (எ)

'Tis love that kindliness as offspring bears; And wealth as bounteous nurse the infant rears.

758. குன்றேறி யாணப்போர் கண்டற்முற் றல்கைத்தொன் அண்டாகச் செய்வான் விணே (அ)

As one to view the strife of elephants who takes his stand, On hill he's climbed, is he who works with money in his hand.

759. செய்க பொருளேச் செறுநர் செருக்கறுக்கு மெத்ததனிற் கூரிய தில் (கூ)

Make money' Foeman's insolence o'ergrown To lop away uo keener steel is known.

760. ஒண்பொருள் சாழ்ப்ப வியற்றியார்க் கெண்பொரு ளேணே யிரண்டு மொருங்கு (மி)

Who plenteous store of glorious wealth have gained, By them the other two are easily obtained.

# CHAPTER LXXVII. அதி. எஎ.

# படைமாட்கி.—The Excellence of an Army.

761. உறுப்பமைக் *தூறஞ்*சா வெல்படை வேக்*ு*ன் வெறுக்கையு வெல்லாக் தலே (க)

A conquering host, complete in all its limbs, that fears no wound, Mid treasures of the king is chiefest found.

762. உஃவிடத் தாறஞ்சா வன்கண் டொ?லவிடத்துத் தொலபடைக் கல்லா லரி நு (요) In adverse hour, to face undaunted might of conquering for, Is bravery that only veteran host can show. ஒலித்த<mark>க்கா லென்னு மூவரி</mark> மெலிப்**டிகை நாக முயி**ர்ப்பக் கெடும் (15\_) Though, like the sea, the angry wice send forth their battle cry; What then? The dragen breakies upon them, and they die! 764. அழிவின் நரைபோகா தாகி ( 🐠 ) வழிவந்த வன்க னநூவே படை That is a host, by no defeats, by no desertions shamed, For old hereditary courage famed. குற்றுடன்று மேல்வரினுக கூடி பெதிர்சிற்கு மாற்ற லதுவே படை **(3)** That is a 'host' that joins its ranks, and mightily withstands, Though death with sudden wrath should fall upon its bands. 766. மறமான மாண்ட வழிச்செலவு கேற்ற மெனநான்கே யேமம் படைக்கு  $(\exists n)$ Valour with honour, sure advance in glory's path, with confidence : To warlike host these four are sure defence. 767. தார்தாங்கிச் செல்வது நாண் நிலவக்க போர்தாங்குக் தன்மை யறிக்து (01) A valiant army bears the onslaught, onward zoes, Well taught with marshalled ranks to meet their coming foes. 768. அடற்றகையு மாற்றது மில்லெனி லுக் நானே படைத்தகையாற் பாடு பெறும் (. 11) Though not in war offensive or defensive skilled; An army gains applause when well equipped and drilled. 769. செஸுமையுஞ் செலலாந் துணியும் ' வஅமையு மில்லாயின் வெல்லும் படை (.h.) Where weakness, clinging fear and poverty Are not, the host will gain the victory.

770. நிலேமக்கள் சால வுடைத் தெனினுக் தபின திலைமக்க ளில்வழி பில் (மி) Though men abound, all ready for the war,

No army is where no fit leaders are.

## CHAPTER LXXVIII. அதி. ஏ.அ.

படைச்செருக்கு.—MILITARY SPIRIT.

771. என்னேமுன் சில்லன்பிுக் மெவ்விர் பல பெவ்வே முன்னின்று கன்னின் மவா (க)

Ye foes! stand not before my lord! for many a one Who did my lord withstand, now stands in stone!

772. கான முயலெய்த வம்பினில் யானே பிழைத்தவே லேந்த லினிது (உ)

Who aims at clephant, though dart should fail, has greater praise Than he who woodland hare with winged arrow slays.

773. டோாண்மை யென்ப தலகணென் அற்றக்கா லூகண்மை மற்றத னெலிமு

Fierconess in hour of strife heroic greatness shows; Its edge is kindness to our suffering foes.

774. கைவேல் களிற்ஞெடு போக்கி வருபவன் மெய்வேல் பறியா *நகு*் (ச)

At elephant he hurls the dart in hand; for weapon pressed, He laughs and plucks the javelin from his wounded breast.

775. விழித்தகண் வேல்கொண் டெறிய வழித்திமைப்பி னேட்டன்*றே* வன்கண் ணவர்க்கு (டு)

To hero fearless must it not defeat appear, If he but wink his eye when foeman hurls his spear.

776. விழுப்புண் படாதா எெல்லாம வழுக்கினுள் வைக்கு ந்தன் ஞூள பெடுத்து (சு)

The heroes, counting up their days, set down as vain Each day when they no glorious wound sustain.

777. சுழலு மிசைவேண்டி வேண்டா வுயிரார் கழல்யாப்புக் காரிகை சீர்த்து (எ)

Who seek for world-wide fame, regardless of their life, The glorious clasp adorns, sign of heroic strife.

778. உறினுயி சஞ்சா மறவ ரிறைவன் செறினுஞ்சீர் சுன்ற விலர் (அ)

Fearless they rush where'er 'the tide of battle rolls'; The king's reproof damps not the ardour of their eager souls. 779. இழைத்த திகவாமைச் சாவாரை யாசே பிழைத்த தொறுக்கிற் பவர் (கூ)

Who says they err, and visits them with scorn, Who die and faithful guard the vow they 've sworn?

780. புரந்தார்கண் ணீர்மல்கச் சாடுற்பிற் சாக்கா ஒரந்துகோட்டக்க துடைத்து . (லி)

If monarch's eves o'erflow with tears for hero slain, Who would not beg such boon of glorious death to gain:

### CHAPTER LXXIX. அதி. எக்.

## தட்பு. -- Friendship.

781. செயற்கரிய யாவுள கடங் னதுபோல் விணேக்கரிய யாவுள காப்ப (க)

What so hard for men to gain as friendship true? What so sure defence 'gainst all that foe can do?

**782. கிறை**கீரகீ**ரவ**ர் கேண்மை **பிறை**மதிப் பின்னீரபேதையார் கடர் (௨)

Friendship with men fulfilled of good Waxes like the crescent moon; Friendship with men of foolish mood, Like the full orb, waneth soon.

783. **எவி**ரெறு நானயம்போலும பயி*ரெறு*ம் பண்புடையாளர் தொடாபு (க.)

Learned scroll the more you ponder, Sweeter grows the mental food; So the heart by use grows fonder, Pound in friendship with the good.

784. நகுதற் பொருட்டன்று நட்டன் மிகு திக்கண் மேற்சேன் றிடித்தற் பொருடு (ச)

Not for laughter only friendship all the pleasant day, But for strokes of sharp reproving, when from right you stray.

785. பழகுதல் வேண்டா வுணாச்சிதா னடபாங் கிழமை தரும் Not association constant, not affection's token bind; Tis the unison of "eeling friends unites of kindred mind. 786. முகாக நட்பது நட்பன்று நெஞ்சத் உரக நட்பது நட்பு (கூ)

Not the face's smile of welcome shows the friend sincere, But the heart's rejoicing gladness when the friend is near.

787. அழிவின்கைவைகீக்கியாறுய்த் தழிவின்கணல்ல ஹழப்பதா கட்பு (எ)

Friendship from ruin saves, in way of virtue keeps; In troublous time, it weeps with him who weeps.

788. உடுக்கை பிழந்தவன் கைபோல வாங்கே டிடுக்கண் கீளவதா நட்பு (அ)

As hand of him whose vesture slips away, Friendship at once the coming grief will stay.

789. கட்பெற்கு வீற்றிருக்கை யாதெனிற் ் காட்பின்றி யொல்லும்வா யூன் அடிலே (கூ)

And where is friendship's royal seat? In stable mind, Where friend in every time of need support may find.

790. இனேய ரிவசெமக் கின்னம்யா மென்று புகோடு தூம் புல்செல்ன்னு கட்பு (மி)

Mean is the friendship that men blazon forth, 'He's thus to me,' and 'such to him my worth.'

# CHAPTER LXXX. 45. 40.

தட்பாராய்தல்.—Investigation in forming Friendships.

791. நாடாது நட்டவிற் கேடில்லே நட்டபின் வீடில்லே நட்பாள் பவர்க்கு (க)

To make an untried man your friend is ruin sure; For friendship formed unbroken must endure.

792. ஆயக்தாய்க்து கொள்ளாதான் கேண்மை கடைமுறை தான்சாக் துயரக் தரும் (உ)

Alliance with the man you have not proved and proved again, In length of days will give you mortal pain.

793. குணனுங்குடிமையுங்குற்றமுங்கு எரு வினனு மறிக்கியாக்க கட்பு (டு.).

Temper, descent, defects, associations free From blame: know these, then let the man be friend to thee.

794. குடிப்பிறந்து தன்கட பழிநாணு வாணேக் கொடுத்துங் கொளல் வேண்டு நடிபு (æ) Who, born of noble race, from guilt would shrink with shame, Pay any price, so you as friend that man may claim. 795. அழச்சொல்லி யல்ல நிடித்து வழக்கறிய வல்லார் நட்பாய்க்து கொளல் (房) Make them your chosen friends whose words repentance move, With power prescription's path to show, while evil they reprove. கேட்டினு முண்டோ ருறுதி கின்ஞரை ரீட்டி யளப்பதோர் கோல் (சு,) Ruin itself one blessing lends: 'Tis staff that measures out one's friends. 797. ஊதிய மென்ப தொருவற்குப் பேதையார் கேண்மை யொரிஇ விடல ( ভা ) 'Tis gain to any man, the sages say, Friendship of fools to put away. உள்ளுற்க வெள்ளஞ் சி*றாகு*வ கொள்ளற்க வல்லற்க ணுற்றறுப்பார் கடபு  $(\mathcal{A})$ Think not the thoughts that dwarf the soul; nor take For friends the men who friends in time of grief forsake. 799. கெடுங்காலேக் கைவிடுவார் கேண்டை யடுங்கோஃ யுள்ளினு முள்ளத் சுடும் (கூ) Of friends deserting us on ruin's brink, 'Tis torture e'en in life's last hour to think.

800. மருவுக மாசற்முர் கேண்மையொன் , மீத்து மொருவுக வொப்பிலார் கட்பு (ம்)

Cling to the friendship of the spetless ones; whate'er you pay, Renounce alliance with the men of evil way.

# CHAPTER LXXXI. அதி. அம.

# பழைமை.—Familiarity.

801. பழைமை யெனப்படுவ தியாதெனின் யாதுங் கிழமையைக் கீழ்ந்திடா நட்பு (க) Familiarity is friendship's silent pact, That puts restraint on no familiar act. 802. நட்பிற் குறுப்பு**க் கெழுதகையை மற**றதற் குப்பாதல் சான்**ழே**ர் கடன் (உ)

Familiar freedom friendships very frame supplies; To be its savour sweet is duty of the wise.

803. பழகிய கட்பெவன் செய்புங் கெழுதகைமை செய்தாங் கமையாக் கடை (டி)

When to familiar acts men kind response refuse, What fruit from ancient friendship's use?

804. விழைக்கையான் இவன்டி மிருப்பர் கெழுத்கையாற் கேளாது கட்டார் செயின் (ச)

When friends unbidden do familiar acts with loving heart, Friends take the kindly deed in friendly part.

805. பேசைமை பொன்*ளே* பெருங்கிழமை பென**அணர்க** கோதக்க மட்டார் செயின் (டு)

Not folly merely, but familiar carelessness, Esteem it, when your friends cause you distress.

806. எல்ஃக்க ணின்*ருர் துறவார் தொ*லே**விடத்துந்** தொல்ஃக்க ணின்*ருர்* தொடர்பு (கூ)

Who stand within the bounds quit not, though loss impends, Association with the old familiar friends.

807. அழிவர்த செய்யினு மன்ப*ரு* ரன்பின் வழிவர்த கேண்மையவர் (எ)

True friends, well versed in loving ways, Cease not to love, when friend their love betrays.

808. கேளிழுக்கங் கேளாக் கெழுதகைமை வல்லார்க்கு நாளிழுக்க நட்டார் செயின் (அ)

In strength of friendship rare of friend's disgrace who will not hear, The day his friend offends will day of grace to him appear.

809. கெடாஅவழிவந்த கேண்மையார் கேண்மை யிடாஅர் விழையு முலகு (கூ)

Friendship of old and faithful friends, Who ne'er forsake, the world commends.

810. விழையார் விழையப் படுப பழையார்கட் பண்டிற் றஃலப்பிரியா தார் (மி)

Ill-wishers even wish them well, who guard, For ancient friends, their wonted kind regard.

### CHAPTER LXXXII. AB. AZ.

### தீநட்பு.—Evil Friendship.

| 811. பருகுவ்ார் போலினும் பண்பிலார் கேண்மை<br>பெருகலிற் குன்ற லினிது                                                             | <b>(</b> Æ)  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Though evil men should all-absorbing friendship show,<br>Their love had better die away than grow.                              |              |
| S12. உறினட் டறிஞெருஉ மொப்பிலார் கேண்மை<br>பெறி அ மிழப்பினு மென்                                                                 | <b>(</b>     |
| What though you gain or lose friendship of men of alien heart, Who when you thrive are friends, and when you fail depart?       |              |
| 813. உறுவது சீர்தூக்கு நட்பும்<br>பெறுவது கொள்வாருங் கள்வரு கேர்                                                                | ( F_)        |
| These are alike: the friends who ponder friendship's gain,<br>Those who accept whate'er you give, and all the plundering train. |              |
| 814. அமரகத் தாற்ற அக்குங் கல்லாமா வன்றூர்<br>தமரிற் றனிமை தல                                                                    | (æ)          |
| A steed untrained will leave you in the tug of war;<br>Than friends like that to dwell alone is better far.                     |              |
| 815. செய்தேமஞ் சாராச் சிறிய <b>வ</b> ர் புன்கேண்மை<br>ெயய்தளி னெய்தாமை கன் <i>று</i>                                            | ( <b>@</b> ) |
| 'Tis better not to gain than gain the friendship profitless Of men of little minds, whose succour fails when dangers press.     |              |
| 816. பேதை பெருங்கெழீஇ நட்பி னறிவுடையா<br>ரேதின்மை கோடி யு <i>ற</i> ும்                                                          | (எ)          |
| Better ten million times incur the wise man's hate,<br>Than form with foolish men a friendship intimate.                        | •            |
| 817. <b>ககைவ</b> கைய சாகிய கட்பிற்<br>பகைவசாற் பத்தடுத்த கோடி டிறும்                                                            | ( ল'         |
| From foes ten million fold a greater good you gain,<br>Than friendship yields that's formed with laughers vain.                 |              |

818. ஒல்லுங் கரும முடற்றுபவர் கேண்மை சொல்லாடார் சோர விடல்

Those men who make a grievous toil of what they do On your behalf, their friendship silently eschew.

(24)

819. கனவினு மின்னு து மன்னே விணேவேறு சொல்வேறு பட்டார் தொடர்பு (கூ)

E'en in a dream the intercourse is bitterness With men whose deeds are other than their words profess.

.820. எணேத்துங் குறுகுத லோம்பன் மணேக்கெழிஇ மன்றிற் பழிப்பார் தொடர்பு (லி)

In anywise maintain not intercourse with those, Who in the house are friends, in hall are slandering foes.

### CHAPTER LXXXIII. அதி. அரு.

### கூடாநட்பு.—Unreal Friendship.

821. சிரிடங் காணி இனறிதற்குப் பட்டகூட சோ கிரக்தவர் கட்பு (க)

Anvil where thou shalt smitten be, when men occasion find, Is friendship's form without consenting mind.

822. இனம்போன் றினமல்லார் கேண்மை மகளிர் மனம்போல வேறு படும் (உ)

Friendship of those who seem our kin, but are not really kind, Will change from hour to hour like woman's mind.

823. பலகல்ல கற்றக் கடைத்து மனகல்ல ராகுதன் மாணூர்க் கருது (ட)

To heartfelt goodness men ignoble hardly may attain, Although abundant stores of goodly lore they gain.

824. *முகத்தி* னினிய நகா*அ* வகத்தின்னு வஞ்சஹா யஞ்சப் படும் (சு)

'Tis fitting you should dread dissemblers' guile, Whose hearts are bitter while their faces smile.

825. மனத்டு னமையா தவசை யெனத்தொன்றுஞ் சொல்லிறைற் றேறற்பாற் மன்று (டு)

When minds are not in unison, 'tis never just, In any words men speak to put your trust.

826. நட்டார்போ னல்லவை சொல்லி அ நொட்டார்சொ லொல்ல யுணரப் படும் (சு)

Though many goodly words they speak in friendly one, The words of foes will speedily be known.

| •                                                                                                                                                                                                         |                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| 827. சொல்வணக்க மொன்னர்கட் கொள்ளற்க<br>வில்வணக்கம் தீங்கு குறிச்தமை யான்<br>To pliant speech from hostile lips give theu no ear;<br>'Tis pliant bow that shows the deadly peril near!                      | (எ)              |
| 828. தொழுதகை புள்ளும் படையொடுங்கு மொன்ன<br>பழுத கண்ணிரு மீனத்து<br>In hands that vorship weapon often hidden lies;<br>Such are the tears that fall from forman's eyes.                                    | (24)             |
| 829. மிகச்செய்து தம்மௌ்ளு வாரை<br>ககச்செய்து ஈட்டினுட் சாப்புல்லற் பாற்று<br>'Tis just, when men make much of you, and then despise,<br>To make them smile, and slay in friendship's guise.               | ( <i>5</i> 55)   |
| 830. பகை கடபாங் காலம் வருங்கான் முககட்<br>டக்கட் பொரிறு கிடல்<br>When time shall come that foes as friends appear,<br>Then thou, to hide a hostile heart, a smiling face may'st wear.                     | (@)              |
| CHAPTER LXXXIV. அதி. அசு.<br>பேதைமை.—Foliv.                                                                                                                                                               |                  |
| 831. பேதைமை யெனபதொன் றியாதெனி<br>னேதங்கொண் டூடுயம் போக விடல்<br>What one thing merits folly's special name?                                                                                               | (æ)              |
| Letting gain go, loss for one's own to claim! 832. பேதையையு வெல்லாம் பேதைமை காதன்மை கையல்ல தன்கட் செயல் 'Mid follies chiefest folly is to fix your love On deeds which to your station unbefitting prove. | (ਣ)              |
| 833. காணுமை காடாமை காரின்மை யாதொன்றும்<br>பேணுமை பேதை தொழில்<br>Ashamed of nothing, searching nothing out, of loyeless heart,<br>Nought cherishing, 'tis thus the fool will play his part.                | ( <i>n</i> s.)   |
| 834. ஓதி யுணர்க்கும் பிறர்க்குரைத்துக் தானடங்காப்<br>பேதையிற் பேதையா ரில்                                                                                                                                 | ( <i>&amp;</i> ) |

The sacred law he reads and learns, to other men expounds,—Himself obeys not: where can greater fool be found?

| BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE.                                                                                    | 115            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 835. ஒருமை செயலாற்றும் பேதை<br>யெழுமையுர் தான்புக் கழுந்து மளறு                                                        | ( <i>@</i> )   |
| The fool will merit hell in one brief life on earth,<br>In which he entering sinks through sevenfold round of birth.   | (७)            |
| 836. பொய்ப <b>டு</b> மொன் <i>ருே பு</i> ண்பூணுங்<br>கையறியாப் பேதை விணமேற் கொளின                                       | ( <i>5</i>     |
| When fool some task attempts with uninstructed pains, It fails; nor that alone, himself he binds with chains.          |                |
| 837. ஏதிலா சாரத் தமர்பசிப்பர்<br>பேதை பெருஞ்செல்வ முற்றக் கடை                                                          | (எ)            |
| When fools are blessed with fortune's bounteous store,<br>Their foes feed full, their friends are prey to hunger sore. | ( )            |
| 8 <b>3</b> 8. மைய லொருவன் களி <i>த்தற்மு</i> ற் பேதைதன்<br>கையொன் அடைமை பெறின்                                         | ( <i>4</i> )   |
| When folly's hand grasps wealth's increase, 'twill be As when a madman raves in drunken glee.                          | (-1)           |
| 839. பெரிதினிது பேதையார் கேண்மை<br>பிரிவின்கட் பீழை தருவதொன் மில்                                                      | ( <i>5</i> 50) |
| Friendship of fools is very pleasant thing; Parting with them will leave behind no sting.                              |                |
| 8½), கழாஅக்கால் பள்ளியுள் வைத்தற்முற் சான்முேர்<br>குழாஅத்துப் பேதை புகல்                                              | (D)            |
| Like him who seeks his couch with unwashed feet,<br>Is fool whose foot intrudes where wise men meet.                   |                |
|                                                                                                                        |                |
|                                                                                                                        |                |
| CHAPTER LXXXV. அதி. அடு.                                                                                               |                |
| டுல்ல $oldsymbol{\mu}$ ிவாண்டை.— $oldsymbol{I}$ GNO $oldsymbol{\mu}$ ANCE.                                             |                |
| 841. அறிவின்மை பின்மைபு ளின்மை<br>பிறிநின்மை யின்மையா வையா தாலகு                                                       | (æ)            |
| Want of knowledge, 'mid all wants the screet want we deem; Want of other things the world will not as want esteem.     | (-)            |
| 842. அறிவிலா ஒனஞ்சவர் தீதல்                                                                                            |                |
| பிறிதியாது மில்ஃ பெறுவான் றவம்                                                                                         | (2)            |
| The gift of foolish man, with willing heart bestowed, is nought But blessing by receiver's penance bought.             |                |

843. அறிவிலார் தாக்தம்மைப் பீழிக்கும் பீழை செ**அவார்க்**குஞ் செய்த லரிது (m.) With keener anguish foolish men their own hearts wring, Than aught that even malice of their foes can bring. 844. வெண்மை யெனப்படுவ தியாதெனி **ணெண்மை யுடைய**ம்யா மென்னுஞ் செருக்கு ( ar ) What is stupidity? The arrogance that cries, Behold, we claim the glory of the wise.' 845. -கல்லாத மேற்கொண் டொயுகல் கசடற வல்லதாஉ மையக் அரும் (g) If men what they have never learned assume to know, Upon their real learning's power a doubt 'twill throw. 846. அற்ற மறைத்தலோ புல்லறிவு தம்பையிற் குற்ற மறையா வழி ( +m ) Fools are they who their nakedness conceal, And yet their faults unveiled reveal. 847. அருமறை சோரு மறிவிலான் செயயும் பெருமிறை தானே தனக்கு (a) From out his soul who lets the mystic teachings die, Entails upon himself abiding misery. எவவுஞ் செய்கலான் முன்றேமு னவ்வுயிர் 848. போஅ மளவுமோர் கோய் (*9*4) Advised, he heeds not; of himself knows nothing wise; This man's whole life is all one plague until he dies. காணுதாற் காட்டுவான் முன்காளுன் காணுதான் கண்டானும் தான்கண்ட வாறு (கூ) That man is blind to eyes that will not see who knowledge shows;-The blind man still in his blind fashion knows. 850. உலகத்தா ருண்டென்ப தில்லென்பால் வையத்

(w)

தலகையா வைக்கப் படும்

Who what the world affirms as false proclaim, O'er all the earth receive a demon's name.

# CHAPTER LXXXVI. 295. Jan.

### இகல்.—Hostility.

851. இகலென்ப வெல்லா வுயிர்க்கும் பகலென்றும் பண்பின்மை பாரிக்கு கோய் Hostility disunion's plague will bring, That evil quality, to every living thing.

852. பகல்கரு திப் பற்று செயினு மிகல்கருதி யின்றைசெய் யாமை தஃ (உ) Though men disunion plan, and do thee much despite, "Tis best no enmity to plan, nor evil deeds requite.

853. இகலென்னு மெவ்வகோய் நீக்கிற் றவனில்லா*த் தாவி*ல் விளக்கத் தரும் (கூ) If cunity, that grievous plague, you shun.

If enmity, that grievous plague, you shun, Endless undying praises shall be won.

85-1. இன்பதது வின்பம் பயக்கு மிகலென்றுக் துன்புக்து டுன்பங் கெடின் (சு)

Joy of joys abundant grows, When malice dies, that woe of woes.

855. இகலெதிர் சாய்க்கொழுக வல்லு ரை பாரே மிகலூக்குக் தன்மை யவர்

If men from enmity can keep their spirits free, Who over them shall gain the victory?

The life of those who cherished enmity hold dear, To grievous fault and utter death is near.

857. மிகன்மேவு மெய்ப்பெயருள் காணு ரிசன்மேவு மின்னு வறிவி வைர் (எ)

The very truth that greatness gives their eyes can never see, Who only know to work men woe, fulfilled of enmity.

858. இக*ிற் கெ*திர்சாய்த லாக்க மதனே மிகலுக்கி ஹாக்குமாங் கேடு (அ)

'Tis gain to turn the soul from enmity; Ruin reigns where this hath mastery.

859. இகல்கர்ணு குக்கம் வருங்கா லதின மிகல்கா<u>ண</u>ுங் கேடு *தாற்கு* (க∞) Men think not hostile thought in fortune's favouring hour, They cherish enmity when in misfortune's power. இகலானு மின்னுக வெல்லா **ககலானு க**ன்னய மென்னுஞ் செருக்கு (w)From enmity do all afflictive evils flow; But friendliness doth wealth of kindly good bestow. CHAPTER LXXXVII. அதி. அஎ. பகைமாட்சி.—The Might of Hatred. 861. வலியார்க்கு மாறேற்ற லோம்புக வோம்பா மெலியார்மேன் மேக பகை (事) With stronger than thyself, turn from the strife away; With weaker shun not, rather court the fray. 862. அன்பில ஞன்ற தூணேயிலன் முன்றுவ்வா னென்பரியு மேதிலான் அப்பு (2)No kinsman's love, no strength of friends has he; How can he bear his foeman's enmity? 863. அஞ்சு மறியா னமைவில னீகலான் றஞ்ச மெளியன் பகைக்கு (/5∟) A craven thing! knows nought, accords with none, gives nought away; To wrath of any foe he falls an easy prey. 864. நீங்கான் வெகுளி நிறையில னெஞ்ஞான் அம் யாங்கணும் யார்க்கு மெளிது (சு) His wrath still blazes, every secret told; each day This man's in every place to every foe an easy prey. 865. • வழிகோக்கான் வாய்ப்பன செய்யான் பழ்கொக்கான் பண்பிலன் பற்முர்க் கினி து (仮) No way of right he scans, no precepts bind, no crimes affright, No grace of good he owns; such man's his foes' delight. 866. காணச் சினத்தான் கழிபெருங் காமத்தான் பேணமை பேணப் படும் (சா)

Blind in his rage, his lustful passions rage and swell;

If such a man mislikes you, like it well.

867: கொடுத்துங் கொளல்வேண்டு மன்ற வடுத்திருந்து மாணுத செய்வான் பகை (எ)

Unseemly are his deeds, yet, proffering aid, the man draws nigh; His hate—'tis cheap at any price—he sure to buy!

868. குணனிலனுப்க் குற்றம் பலவாயின் மாற்முர்க் கெனனிலனு மேமாப் புடைத்து (அ)

No gracious gifts he owns, faults many cloud his fame; His foes rejoice, for none with him will kindred claim.

869. செ*றுவர்க்கு*ச் சேணிகவா வின்ப மறிவிலா வஞ்சம் பகைவ<sup>்</sup>ப் பெறின் (கூ)

The joy of victory is never far removed from those Who 've luck to meet with ignorant and timid foes.

870. கல்லான் வெகுவுஞ் சிறுபொரு ளெஞ்ஞான்ற மொல்லானே யொல்லா தொளி (ம)

The task of angry war with men unlearned in virtue's lore Who will not meet, glory shall meet him never more.

# CHAPTER LXXXVIII. அடி. அஅ.

பகைத்திறந்தெரில்.—Knowing the Quality of Hate.

871. பகையென்னும் பண்பி லருண யொருவ எகையேயும் வேண்டற்பாற் றன்று (க)

For Hate, that ill-conditioned thing, not e'en in jest, Let any evil longing rule your breast

872. வில்லே ருழவர் பகைகொளினுங கொள்ளற்க சொல்லே ருழவர் பகை (உ)

Although you hate incur of those whose ploughs are bows, Make not the men whose ploughs are words your foes!

873. ஏமுற் றவரி,அடு குறு தமியதைப்ப் பல்லார் பகைகொள் பவன் (டு.

Than men of mind diseased, a wretch more utterly forlorn, Is he who stands alone, object of many foeman's scorn.

874. பகைகட்பாக் கொண்டொழுகும் பண்புடை யாளன் றகைமைக்கட் டங்கிற் அலகு (ச)

The world secure on his dexterity depends, Whose worthy rule can change his foes to friends. 875. தன்றுணே யின்முற் பகையிரண்டாற் முனெருவ னின் அணேயாக் கொள்கவற்றி னென் அ (B) Without ally, who fights with twofold enemy o'ermatched, Must render one of these a friend attached. 876. தேறினுர் தேரு விடுனு மழிவின்கட் டேருன் பகாஅன் விடல் (₺₸) Whether you trust or not, in time of sore distress, Questions of diff'rence or agreement cease to press. 877. கோவற்க கொக்த தறியார்க்கு மேவற்க மென்மை பகைவ ரகத்து (எ) To those who know them not, complain not of your woes; Nor to your foeman's eyes infirmities disclose. 878. வகைய*ி*க்து தற்செய்து தற்காப்ப மாயும் பகைவர்கட் பட்ட செருக்கு (PL) Know thou the way, then do thy part, thyself defend; Thus shall the pride of those that hate thee have an end. 879. இணதாக முண்மாங் கொல்க களேயுகர் கைக்கொல்லுங்காழ்த்த **வி**டத்**து** (.46) Destroy the thorn, while tender point can work thee no offence; Matured by time, 'twill pierce the hand that plucks it thence. 880. உரிர்ப்ப வுனரல்லர் மன்ற செயிர்ப்பவர் செம்மல் சிரைக்கரை தார்  $(\omega)$ But breathe upon them, and they surely die, Who fail to tame the pride of angry enemy. CHAPTER LXXXIX. A.S. A.S. உட்பகை.—Enmity within. கிழனீரு மின்றைக வின்ற 881. தமர்கீரு மின்ூவா மின்னு செயின் **(**#) Water and shade, if they unwholesome prove, will bring you pain; And qualities of friends, who treacherous act, will be your bane.

Dread not the foes that as drawn swords appear; Friendship of foes, who seem like kinsmen, fear!

882. வாள்போல் பகைவரை யஞ்சற்க வஞ்சுக கேள்போல் பகைவர் தொடர்பு

(உ)

| BOOK II.—THE ESSENTIALS OF A STATE.                                                                                                                                                       | 121   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 883. உட்பகை பஞ்சித்தற் காக்க வேஃவிடைத்து<br>மட்பகையின் மாணத் தெதும்<br>Of hidden hate beware, and guard thy life;<br>In troublous time 'twill deeper wound than potter's knife.           | (rs_) |
| 884. மனமாண வுட்பகை தோன்றி<br>னினமாணு வேதம் பலவுக் தரும்<br>If secret enmities arise that minds pervert,<br>Then even kin unkind will work thee grievous hurt.                             | (&)   |
| 885. உறன்முறையா <u>இட்</u> பகை தோன்றி<br>னிறன்முறையா குனதம் பலவுக் தரும்<br>Amid one's relatives if hidden hate arise,<br>'Twill hurt inflict in deadly wise.                             | (例)   |
| 886. ஒன்முடை யொன்றியார் கட்படி னெஞ்ஞான்றும்<br>பொன்முமை யொன்ற லரிது<br>If discord finds a place midst those who dwelt at one before,<br>"Tis ever hard to keep destruction from the door. | (-5∓) |
| 887. செப்பின் புணர்ச்சுபோற் கூடினுங் கூடாதே<br>யுட்பதை யுற்ற குடி<br>As casket with its cover, though in one they live alway,<br>No union to the house where hate concealed hath sway.    | ்(எ)  |
| 888. அரம்பொருத பொன்போலத் தேயு<br>முரம்பொரு துட்பகை யுற்ற குடி<br>As gold with which the file contends is worn away,<br>So strength of house declines where hate concealed hath sway.      | (P)   |
| 889. எட்பக வென்ன சிறாமைக்கே யாயினு<br>முட்பகை புள்ளதாங் கேடு<br>Though slight as shred of 'sesame' seed it be,<br>Destruction lurks in hidden enmity.                                     | (5m)  |
| 890. உடம்பாடி லாதவர் வாழ்க்கை<br>குடங்கருட் பாம்போ டெனுரைக் தற்ற<br>Domestic life with those who don't agree,<br>Is dwelling in a shed with snake for company.                            | (w)   |

### CHAPTER XC. அதி. கூம.

# பெரியாரைப்பிழையாடை.—Not Offending the Great.

891. ஆற்றுவா ராற்ற விகழாமை போற்றுவார் போற்றது ளெல்லாக் த**ஃ**ல (க)

The chiefest care of those who guard themselves from ill, Is not to slight the powers of those who work their mighty will.

892. பெரியாரைப் பேணு தொழுகிற் பெரியாராற் பேரா விடும்பை தரும் (உ)

If men will lead their lives reckless of great men's will, Such life, through great men's powers, will bring perpetual ill.

893. கெடல்வேண்டிற் கேளாது செய்க வடல்வேண்டி ஞற்று பவர்க ணிழுக்கு (ஈ)

Who ruin covet, let them shut their ears, and do despite To those who, where they list, to ruin have the might.

**894.** கூற்றத்தைக் கையால் விளிததற்*ரு* லாற்*றுவார்க் காற்முதா* ரின்னு செயல (சு)

When powerless men 'gainst men of power will evil deeds essay, 'Tis beck'ning with the hand for Death to seize them for its prey.

895. யாண்டுசென் றியாண்டு முளராகார் வெக்துப்பில் வேக்து செறப்பட் டவர் (ஞ்)

Who dare the fiery wrath of monarchs dread, Where'er they flee, are numbered with the dead.

896. எரியாற் சுடப்படினு முய்வுண்டா முய்யார் பெரியார்ப் பிழைத் தொழுகு வார் (சு)

Though in the conflagration caught, he may escape from thence; He 'scapes not who in life to great ones gives offence.

897. வகைமாண்ட வாபூக்கையும் வான்பொருளு மென்கு i தலைகமாண்ட தக்கார் செறின் (எ)

Though every royal gift, and stores of wealth your life should crown. What are they, if the worthy men of mighty virtue frown?

898. குன்றன்ஞர் குன்ற மதிப்பிற் குடியோடு கின்றன்ஞர் மாய்வர் கிலத்து (அ)

If they, whose virtues like a mountain rise, are light esteemed; They die from earth who, with their households ever-during seemed 899. ஏந்திய கொள்கையார் சீறி னிடைமுரிந்து வேந்தனும் வெந்து கெடும் (கூ)

When blazes forth the wrath of men of lofty fame, Kings even fall from high estate and perish in the flame.

900. இறந்தமைந்த சார்புடைய சாயினு முய்யார் சுறந்தமைந்த சோர் செறின் (ம்)

Though all-surpassing wealth of aid they boast,

If men in glorious virtue great are wrath, they 're lost.

# CHAPTER XCI. A. S. S. S. S.

பெண்வழி ்சேறல்.—Being led by Women.

901. மஃனவிழைவார் மாண்பயனெய்தார் விணேவிழைவார் வேண்டாப் பொருளு மது (சு)

Who give their soul to love of wife acquire not nobler gain; Who give their soul to strenuous deeds such meaner joys disdain.

902. பேறைநு பெண்ளிரைவா ஞக்கம் டெரியதோர் நாஞுக நானுத் தரும் (உ)

Who gives himself to love of wife, careless of noble name, His wealth will clothe him with o'erwhelming shame.

ூ3. இல்லாள்கட் டாழ்ந்த வியல்பின்மை பெஞ்ஞான்அ நல்லாரு ஒனுத் தரும் (ட)

Who to his wife submits, his strange, unmanly mood Will daily bring him shame among the good.

904. மீனயாஃள பஞ்சு மறுமையி லாளன் விஃனயாண்மை வீறெய்த வின்று (ச)

No glory crowns e'en manly actions wrought

By him who dreads his wife, nor gives the other world a thought.

905. இல்லாளே யஞ்சுவா னஞ்சுமற் றெஞ்ஞான் அ கல்லார்க்கு கல்ல செயல் (டு)

Who quakes before his wife will ever tremble too, Good deeds to men of good deserts to do.

906. இமையாரின் வாழினும் பாடிலரே யில்லா னமையார்தோ எஞ்சு பவர் (சு)

Though, like the demi-gods, in bliss they dwell secure from harm, Those have no dignity who fear the housewife's slender arm.

907. பெண்ணேவல் செய்தொழுகு மாண்மையி குணுடைப் பெண்ணே பெருமை யுடைத்து (எ)

The dignity of modest womanhood excels His manliness, obedient to a woman's law who dwells.

908. நட்டார் குறைமுடியார் நன்முற்முர் நன்னுகலாட பெட்டாங் கொழுகு பவர் (அ)

Who to the will of her with beauteous brow their lives conform, Aid not their friends in need, nor acts of charity perform.

909. அறவினேயு மான்ற பொரு ுநம் பிறவினேயும் பெண்ணேவல் செய்வார்கணில் (கூ)

No virtuous deed, no seemly wealth, no pleasure, rests With them who live obedient to their wives' behests.

910. எண்சேர்ந்த நெஞ்சத் திடனுடையார்க் கெஞ்ஞான்றும் பெண்சேர்ந்தாம் பேதைமை யில் (மி)

Where pleasures of the mind, that dwell in realms of thought, abound, Folly, that springs from overweening woman's love, is never found.

# CHAPTER XCII. அதி. கூஉ.

### வரைவின்மகளிர்.-Wanton Women.

911. அன்பின் விழையார் பொருள்ளிரையு மாய்தொடியா ரின்சொ லிழுக்குத் தரும் (க)

Those that choice armlets wear, who seek not thee with love, But seek thy wealth, their pleasant words will ruin prove.

912. பயன்றாக்கிப் பண்புடைக்கும் பண்பின் மகளிர் கயன்றாக்கி கள்ளா விடல் (உ.)

Who weigh the gain, and utter virtuous words with vicious heart, Weighing such women's worth, from their society depart.

913. பொருட்பெண்டிர் பொய்ம்மை முயக்க **பிருட்டறை**யி லேதில் பிணந்த*டி* இ யற்*று* (*ந*ட)

As one in darkened room, some stranger corpse inarms, Is he who seeks delight in mercenary women's charms.

914. பொருட்பொருளார் புன்னலக் தோயா சருட்பொரு ளாயு மறிவி னவர் (ச)

Their worthless charms, whose only weal is wealth of gain, From touch of these the wise, who seek the wealth of grace, abstain. 915. பொதுகலத்தார் புன்னலக் தோயார மதிகலத்தின் மாண்ட வறிவி னவர (டு)

From contact with their worthless charms, whose charms to all are free, The men with sense of good and lofty wisdom blest will flee.

916. தங்கலம் பாரிப்பார் தோயார் தகைசெருக்கி: புன்னலம் பாரிப்பார் தோள் (கூ)

From touch of those who worthless charms, with wanton arts, display, The men who would their own true good maintain will turn away.

917. நிறைகெஞ்ச மில்லவர் தோய்வர் பிறகெஞ்சிற் பேணிப் புணர்பவர் தோள் (எ)

Who cherish alien thoughts while folding in their feigned embrace, These none approach save those devoid of virtue's grace.

918. ஆயு மறிவின ரல்லார்க் கணங்கென்ப மாய மகளிர் முயக்கு (அ)

As demoness who lures to ruin, woman's treacherous love To men devoid of wisdom's searching power will prove.

919. வெடைபெலோ மாணி மையார் மென்மூள் புடையிலாப் பூரியர்களாழு மள*ற* (கூ)

The wanton's tender arm, with gleaming jewels decked, Is hell, where sink degraded souls of men abject.

920. இருமனப் பெண்டிருங்கள்ளுங்கவறுக் திருகீக்கப் பட்டார் தொடர்பு (ம)

Women of double minds, strong drink, and dice: to these giv'n o'er Are those on whom the light of Fortune shines no more.

# CHAPTER XCIII. 95. 56 /L.

கள்ளுண்ணுமை.—Not Drinking Palm-Wine.

921. உட்கப் படாஅ சொளியிழப்ப செஞ்ஞான்றுங் கடகாதல் கொண்டொழுகு வார் (க)

Who love the palm's intoxicating juice, each day, No rev'rence they command, their glory fades away.

922. உண்ணற்க கள்ள புணிலுண்க சான்*ரோ* எ லெண்ணப் படவேணடா தார் (உ)

Drink not inebriating draught. Let him count well the cost Who drinks. By drinking, all good men's esteem is lost.

923. ஈன்*ருண் முகத்தேயு <mark>பின்னதா லெண்மற்று</mark>ச்* சான்*றோர் முகத்துக்* களி

The drunkard's joy is sorrow to his mother's eyes; What must it be in presence of the truly wise?

Shame, goodly maid, will turn her back for aye on them Who sin the drunkard's grievous sin, that all condemn.

925. கையலி யாமை யுடைத்தே பொருள்கொடுத்து மெய்யலி யாமை கொளல் (ரு)

With gift of goods who self-oblivion buys, Is ignorant of all that man should prize.

926. துஞ்சிஞா செத்தாரின் வேறல்ல ரெஞ்ஞான்று கஞ்சுண்பார் கள்ளுண் பவர் (ஆ)

Sleepers are as the dead, no otherwise they seem; Who drink intoxicating draughts, they poison quaff, we deem.

927. உள்ளொற்றி யுள்ளூர் ஈகப்படுவ ரெஞ்ஞான்றுள் கள்ளொற்றிக் கண்சாய் பவர் (எ)

Who turn aside to drink, and droop their heavy eye, Shall be their townsmen's jest, when they the fault capy.

928. களித்தறியே ினன்பது கைவிடுக கெஞ்சத் தொளித்ததூ- மாங்கே மிகும் (அ)

No more in secret drink, and then deny thy hidden fraud: What in thy mind lies hid shall soon be known abroad.

929. களித்தானேக் காரணங் காட்டுதல் கீழ்கீர்க் சூளித்தானேத் தீத்துரீலு யற்று (கூ)

Like him who, lamp in hand, would seek one sunk beneath the wave, Is he who strives to sober drunken man with real enings grave.

930. கள்ளுண்ணுப் போழ் திற் களித்தானேக் கானுக் ஆள்ளான்கொ ஆண்டதன் சோர்வு (மி)

When one, in sober interval, a drunken man espies, Does he not think, 'Such is my folly in my revelries'?

# CHAPTER XCIV. அதி. க.ச.

### சூது.—Gaming.

931. வேண்டற்க வென்றிடிதுஞ் சூகிண வென்றதா உக் தாண்டிற்பொன் மீன்விழுங்கியற்று Seek not the gamester's play; though you should win, Your gain is as the baited hook the fish takes in.

932. ஒன்றெய்தி நூறிழக்குஞ் சூதர்க்கு முண்டாங்கொ னன்றெய்தி வாழ்வதோ ராறு (உ)

Is there for gamblers, too, that gaining one a hundred lose, some way That they may good obtain, and see a prosperous day?

933. உருளாய மோவாது கூறிற் பொருளாயம் போஒய்ப் புறமே படும் (கூ)

934. சி*று*மை பலசெய்து சீரழிக்குஞ் சூ.ரின் வ*று*மை தருவதொன் றில் (சு)

Gaming brings many woes, and ruins fair renown; Nothing to want brings men so surely down.

935. கவறுங் கழகமுங் கையு**க்** தருக்கி யிவறியாரில்லாகி யார் (ரு)

The dice, and gaming-hall, and gamester's art, they eager sought, Thirsting for gain—the men in other days who came to nought.

936. அகடாரா ரல்ல லுழப்பர் சூதென்னு முகடியான் மூடப்பட் டார் (கூ)

Gambling 's Misfortune's other name: o'er whom she casts her veil, They suffer grievous want, and sorrows sore bewail.

987. பழகிய செல்வமும் பண்புங் கெடுக்குங் கழகத்துக் காலே புகின் (எ)

Anguiral wealth and noble fame to ruin haste, If meanin gambler's halls their precious moments waste.

988. பொருள்கெடுத்துப் பொயமேற் கொளிஇ யருள்கெடுத் தல்ல அழப்பிக்குஞ் சூது (அ)

Gambling wastes wealth, to falsehood bends the soul; it drives away All grace, and leaves the man to utter misery a prey.

939. உடைசெல்வ மூணெளி கல்வியென் றைக்து மடையாவா மாயங் கொளின் (5a) Clothes, wealth, food, praise, and learning, all depart From him on gambler's gain who sets his heart. இழத்தொறாஉங் காதலிக்குஞ் சூதேபோற் அன்ப முழத்தொறாஉங் காதற் அயிர் (W) Howe'er he lose, the gambler's heart is ever in the play; E'en so the soul, despite its griefs, would live on earth alway. CHAPTER XCV. AB. 456. மருந்து.—Medicine. 941. மிகினுங் குறையினு கோய்செய்பு நூலோர் வளிமுதலா வெண்ணிய மூன்று **(&** ) The learned books count three, with wind as first; of these, As any one prevail, or fail, 'twill cause disease. 942. மருர்தென வேண்டாவாம் யாக்கைக் கருந்திய த, து போற்றி புணின் (요) No need of medicine to heal your body's pain, If, what you are before digested well, you eat again. 943. அற்று லளவறிக் துண்க வேஃதுடம்பு பெற்று னெடிதுய்க்கு மாறு  $(n_{\perp})$ Who has a body gained may long the gift retain, If, food digested well, in measure due he eat again 944. அற்ற தறிர்து கடைப்பிடித்து மாறல்ல காய்க்க குவரப் பசித்து (*3*°) Knowing the food digested well, when hunger prompteth thee. With constant care, the viands choose that well agree. 945. மாறுபா டில்லாத வுண்டி மறுத்துண்ணி **ஹா.ம**பா டில்ல யுபிரேக்கு **(**G) With self-denial take the well-selected meal: shall thy frame no sudden sickness feel.

On modest temperance as pleasures pure, So pain attends the greedy epicure.

**கமி**பே ரிரையான்க ணேய்

946. இழிவறிக் துண்பான்க ணின்பம்போ னிற்குங்

(எ)

947. **தீயள வ**ன்றித் தெரியான் பெரிதாணைணி னேயள வின்றிப் படும் (எ)

Who largely feeds, nor measure of the fire within maintains, That thoughtless man shall feel unmeasured pains.

948. கோய்காடி கோய்முத குடி யதுதணிக்கும் வாய்காடி வாய்ப்பச்.செயல் (அ)

Disease, its cause, what may abate the ill: Let leech examine these, then use his skill.

949. உற்*ரு* னளவும் பிணியளவுங்காலமுங் கற்*ரு*ன் கருதிச் செயல் (கூ)

The habitudes of patient and disease, the crises of the ill:
These must the learned leech think over well, then use his skill.

950. உற்றவன் ஃர்ப்பான் மருந்துழைச் செல்வானென் றப்பானுற் கூற்றே மருந்து (௰)

For patient, leech, and remedies, and him who waits by patient's side. The art of medicine must fourfold code of laws provide.

## அங்கவியல் முற்றிற்று.

THE END OF THE SECTION ON 'THE ESSENTIALS OF A STATE.

# § 1. APPENDIX. ஒழிபியல்.

# CHAPTER XCVI. AB. 464.

# குடிமை.—Nobility.

| 951. இற்பிழந்தார் கண்ணல்ல தில்ஃ யியல்பாகச்<br>செப்பமு நாணு மொருங்கு                                                               | ( <b>&amp;</b> ) |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Save in the scious of a noble house, you never find<br>Instinctive sense of right and virtuous shame combined.                    | ` ,              |
| 952. ஒழுக்கமும் வாய்மையு நாணுமிம் மூன்று<br>மிழுக்கார் குடிப்பிறக் தார்                                                           | (e.)             |
| In these three things the men of noble birth fail not: In virtuous deed, and truthful word, and chastened thought.                |                  |
| 953. நகையீகை பின்சொ விகேழாமை நான்கும்<br>வகையென்ப வாய்மைக் குடிககு                                                                | ( <i>1</i> 5_)   |
| The smile, the gift, the pleasant word, unfailing courtesy: These are the signs, they say, of true nobility.                      |                  |
| 954. அடுக்கிய கோடி பெறினங்                                                                                                        | (a)              |
| குடிப்புறந்தார் குன்றுவ செய்த விலர்<br>Millions on millions piled would never win<br>The men of noble race to soul-degrading sin. | ( <i>a,</i> )    |
| 955. வழுங்குவ தாள்வீழ்ந்தக் கண்ணும்<br>பழங்குடி பண்டிற் றஃப்பிரித வின்றா                                                          | (ଜ)              |
| Though stores for charity should fail within, the ancient race Will never lose its old ancestral grace.                           |                  |
| 956. சலம்பற்றிச் சால்பில செய்யார்மா சற்ற<br>குலம்பற்றி வாழ்துமென் பார்                                                            | (Tr )            |
| Whose minds are set to live as fits their sire's unspotted fame, Stooping to low deceit, commit no deeds that gender shame.       |                  |
| 957. குடிப்பிறந்தார் கண்விளங்குங் குற்றம் விசும்பின்<br>மதிக்கண் ம <i>ற</i> ப்போ லுயர்ந்து                                        | (எ)              |
| The faults of men of noble race are seen by every eye,<br>As spots on her bright orb that walks sublime the evening sky.          |                  |

958. **ஈலுத்தின்க** ணுரின்மை தோன்றி னவிணக் குலத்தின்க ஃனயப் படும் (அ)

If lack of love appear in those who bear some goodly name, "Twill make men doubt the ancestry they claim.

Of soil the plants that spring thereout will show the worth; The words they speak declare the men of noble birth.

Who seek for good the grace of virtuous shame must know; Who seek for noble name to all must reverence show.

#### CHAPTER XCVII. அதி. குஎ.

#### மானம்.—Honour.

961. இன்றி யமையாச் சிறப்பின வாயி ஓங் குன்ற வருப விடல் (க)

Though linked to splendours man no otherwise may gain, Reject each act that may thine honour's clearness stain.

962. சிரினுஞ் சேரல்ல செய்யாரே சிரொடு பேராண்மை வேண்டு பவர் (உ)

Who seek with glory to combine honour's untarnished fame, Do no inglorious deeds, though men accord them glory's name.

963. பெருக்கத்து வேண்டும் பணிதல் சிறிய சுருக்கத்து வேண்டு முயர்வு (டூ)

Bow down thy soul, with increase blest, in happy hour; Lift up thy heart, when stript of all by fortune's power.

964. தஃவு னிழிந்த மயிரணயர் மாந்தர் நிஃயி னிழிந்தக் கடை (ச)

Like hairs from off the head that fall to earth, When fall'n from high estate are men of noble birth.

965. குன்றி னணயாரு**ங் குன்றுவர் குன்றுவ** குன்றி யண்**ய செயின்** 

If meanness, slight as 'abrus' grain, by men be wrought, Though like a hill their high estate, they sink to nought. 966. புகழின்முற் புத்தேணுட் டுய்யாதா லென்மற் றிகழ்வாரபின் சென்று ஙிஃ

It yields no praise, nor to the land of gods throws wide the gate: Why follow men who scorn, and at their bidding wait?

967. ஒட்டார்பின் சென்மெரு ருவன் வாழ்தலி னக்கிஃயே செட்டா னெனப்படு தனன்று (எ)

Better 'twere said, 'He 's perished!' than to gain The means to live, following in foeman's train.

968. மருக்கோமற் றூனேம்பும் வாழ்க்கை பெருக்ககைமை பீடழிய வக்த விடத்து (அ)

When high estate has lost its pride of honour meet, Is life, that nurses this poor flesh, as nectar sweet?

969. மயிர்கீப்பின் வாழாக் கவரிமா வன்னு ருயிர்கீப்பர் மானம் வரின் (கூ)

Like the wild ox that, of its tuft bereft, will pine away, Are those who, of their honour shorn, will quit the light of day.

970. இளிவரின் வாழாதமான முடையா சொளிதொழு தேத்து முலகு (௰)

Who, when dishonour comes, refuse to live, their honoured memory Will live in worship and applause of all the world for aye!

# CHAPTER XCVIII. அதி. கூஅ.

# பெருமை.—Greatness.

971. ஒளியொருவற் குள்ள வெறுக்கை பிளியொருவற் கஃ திறர்து வாழ்து மெனல் (க)

The light of life is mental energy; disgrace is his Who says, 'I'll lead a happy life devoid of this.'

972. பிறப்பொக்கு மெல்லா வுயிர்க்குஞ சிறப்பொவ்வா செய்தொழில் வேற்றுமை யான் (உ)

All men that live are one in circumstance of birth; Diversities of works give each his special worth.

973. மேவிருக்து மேலல்லார் மேலல்லர் கீழிருக்துங் கீழல்லார் கீழல் லவர் (க.)

The men of lofty line, whose souls are mean, are never great; The men of lowly birth, when high of soul, are not of low estate. 974. ஒருமை மகளிரே போலப்

பெருமையுக் தன்ணத்தான் கொண்டொழுகி னுண்டு (ச)

Like single-hearted women, greatness too, Exists while to itself itself is true.

975. பெருகைமை புடையவ சாற்**றுவா** சாற்றி னருமை புடைய செயல் (இ)

The man endowed with greatness true, Kare deeds in perfect wise will do.

976. திறியா ருணர்ச்சியு எல்லுப்

பெரியாரைப் பேணிக்கொள் வேமென்னு கோக்கு (கூ)

'As votaries of the truly great we will ourselves enroll,' Is thought that enters not the mind of men of little soul.

977. இறப்பே புரிக்த தொழிற்முஞ் சிறப்புக்தான் சிரல் லவர்கட் படின் (எ)

Whene'er distinction lights on some unworthy head, Then deeds of haughty insolence are bred.

978. பணியுமா மென்றும் பெருமை சிறுமை யணியுமாக் தன்னே வியக்து (அ)

Greatness humbly bends, but littleness always Spreads out its plumes, and loads itself with praise.

979. பெருமை பெருமித மின்மை சி*றமை பெருமித மூ*ர்**க்து வி**டல் (கூ)

Greatness is absence of conceit; meanness, we deem, Riding on car of vanity supreme.

980. அற்ற மறைக்கும் பெருமை சி.அமைதான் குற்றமே கூறி விடும் (மி)

Greatness will hide a neighbour's shame; Meanness his faults to all the world proclaim.

# CHAPTER XCIX. AB. 45.

சான்முண்டை.—Perfectness.

981. கடிங்கள் பகல்லவை பெல்லாங் கடனறிக்கு சான்முண்மை மேற்கொள் பவர்க்கு (க)

All goodly things are duties to the men, they say, Who set themselves to walk in virtue's perfect way. 982. குணாலஞ்சான்றோர் நல**னே பி**றால மெக்கலத் துள்ளதூட மன்று (2) The good of inward excellence they claim, The perfect men; all other good is only good in name. 983. அன்புநா குலுப்புரவு கண்ணேட்டம் வாய்மையோ டைந்துசால் பூல்றிப தூண் (n\_) Love, modesty, beneficence, benignant grace, With truth, are pillars five of perfect virtue's resting-place. 984. கொல்லா கலத்தது கோன்மை பிறர்திமை சொல்லா நலத்தது சால்பு (æ) The type of 'penitence' is virtuous good that nothing slays; To speak no ill of other men is perfect virtue's praise. 985. ஆற்றுவா ராற்றல் பணிதல் நசான்*டு*ரர் மாற் அரை மாற்றும் படை (仮) Submission is the might of men of mighty acts; the sage With that same weapon stills his foeman's rage. 986. சால்பிற்குக் கட்டின யாதெனிற் தோல்வி துலேயல்லார் கண்ணுங் கொளல் (ಚ್ಚ) What is perfection's test? The equal mind, To bear repulse from even meaner men resigned. 987. இன்றுசெய் தார்க்கு மினியவே செய்யாக்கா லென்ன பயத்ததோ சால்பு (எ) What fruit doth your perfection yield you, say! Unless to men who work you ill you good repay? இன்மை யொருவற் கிளிவன்று சால்பென்னுக் 988. **திண்மை** யுண்டாகப் பெறின் (ગ) To soul with perfect virtue's strength endued, Brings no disgrace the lack of every earthly good. 989. ஊழி டெபரிலுர் தாம்பெயரார் சான்றுண்மைக் காழி யெனப்படு வார் (*5*5.) Call them of perfect virtue's sea the shore, Who, though the fates should fail, fail not for evermore. 990. சான்றவர் சான்முண்மை குன்றி னிருநிலக் **தாங்காது ம**ன்லே பொறை (W)

The mighty earth its burthen to sustain must cease, If perfect virtue of the perfect men decrease.

# CHAPTER C. A. Soo.

# பண்பு அடமை.—Courtesy.

991. எண்பதத்தா லெய்த லெளிதென்ப யார்மாடடும் பண்புடைமை யென்னும் வழக்கு (க)

Who easy access give to every man, they say, Of kindly courtesy will learn with ease the way.

992. அன்புடைமை யான்ற குடிப்பிறத்த கிவ்விரண்டும் பண்புடைமை யென்னும் வழக்கு (உ)

Benevolence and high-born dignity, These two are beaten paths of courtesy.

993. உறுப்பொத்தன் மக்களொப் பன்ருல் வெறுத்தக்க பண்பொத்த லொப்பதா மொப்பு (க.:

Men are not one because their members seem alike to outward view; Similitude of kindred quality makes likeness true

994. நயலெடு நன்றி புரிந்த பயறுடையார் பண்புபா சாட்டு முலகு (ச)

Of men of fruitful life, who kindly benefits dispense, The world unites to praise the 'noble excellence.'

99**5. ககை**யுள்ளு மின்னு திசழ்ச்சி பகையுள்ளும் பண்புள பாடறிவார் மாட்டு (டு)

Contempt is evil though in sport. They who man's nature know, E'en in their wrath, a courteous mind will show.

996. பண்புடையார் பட்டுண் இலக மதுவின்றேன் மண்புக்கு மாய்வது மன் (கூ)

The world abides; for 'worthy' men its weight sustain. Were it not so, 'twould fall to dust again.

997. அசம்போலுங் கூர்மைய சேனு மரம்போல்வர் மக்கட்பண் பில்லா தவர் (எ)

Though sharp their wit as file, as blocks they must remain, Whose souls are void of 'courtesy humane.'

998. கண்பாற்ளு ராகி கயமில செய்வா்க்கும் பண்பாற்ளு ராதல் கடை (அ)

Though men with all unfriendly acts and wrongs assail,
Tistermost disgrace in 'courtesy' to fail.

999. ஈகல்அலை ரல்லார்க்கு மாயிரு ஞாலம் பகலும்பாற் பட்டன் றிருள் (க)

To him who knows not how to smile in kindly mirth, Darkness in daytime broads o'er all the vast and mighty earen.

1000. பண்டுலான் பெற்ற பெருஞ்செல்வ ஈன்பால் கலக்தியை யாற்றிரிக் தற்*று* (மி)

Like sweet milk soured because in filthy vessel poured, Is ample wealth in churlish man's unopened coffers stored.

### CHAPTER CI. அதி. காக.

தன்றியில்செல்வம்.--Wealth without Benefaction,

1001. வைத்தான்வாய் சான்ற பெரும்பொரு ளஃ துண்ணுன் செத்தான் செயக்கிடந்த தில் (க)

Who fills his house with ample store, enjoying none, is dead. Nought with the useless heap is done.

1002. பொருளானு மெலலாமென் றீயா திவ*ற* மருளானு மாணுப் பிறப்பு (உ)

Who giving nought, opines from wealth all blessing springs, Degraded birth that doting miser's folly brings.

1003. ஈட்ட பிவுறி யிசைவேண்டா வாடவர் தோற்ற நிலக்குப் பொறை (டி)

Who lust to heap up wealth, but glory hold not dear, It burthens earth when on the stage of being they appear.

1004. எச்சமென் றென்னெண்ணுங் கொல்லோ வொருவரா னசசப் படாஅதவன் (சு)

Whom no one loves, when he shall pass away, What doth he look to leave behind, I pray?

1005. கொடுப்ப தூர்உ**க் து**ய்ப்ப *தூ உ* மில்**லார்க்** கடுக்கிய கோடியுண் டாயினு மில் (டு)

Amid accumulated millions they are poor, Who nothing give and nought enjoy of all they store.

1006. ஏகம் பெருஞ்செல்வக் தான்றுவ்வான் றக்கார்க்கொன் றீத லியல்பிலா தான் (கூ)

Their ample wealth is misery to men of churlish heart, Who nought themselves enjoy, and neight to worthy men impart. 1007. அற்றுர்க்கொன் முற்முதான் செல்வ பிக**ாலம்** பெற்மு டமியண்முத் தற்று (**எ**)

Like woman fair in lonelihood who aged grows. Is wealth of him on needy men who nought bestows.

When he whom no man loves exults in great prosperity, 'Tis as when fruits in midmost of the town some poisonous tree.

1009. அன் ெரி இத் தற்செற் தற**கோக்கா** கி. தயு வொண்பொருள் கொள்வார் செற் (கூ)

Who love abandon, self afflict, and virtue's way forsake To heap up glittering wealth, their boards shall others take

1010. சிருடைச் செல்வர் சி.அ.துணி மாரி வறங்கர்க் தனேய துடைத்து (ல்)

'Tis as when rain-cloud in the heaven grows dry, When generous wealthy man endures brief poverty.

### CHAPTER CII. A.B. FOZ.

நாணுடைபை.—SHAME.

1011. கருமத்தா இணுத் இணுத் திருதுத் னல்லவர் நாணுப் புற

To shrink abashed from evil deed is 'generous shame'; Other is that of bright-browed ones of virtuous fame.

1012. ஊணுடை பெச்ச முயிர்க்கெல்லாம் வேறல் (்) மாணுடைமை மாக்கர் சிறப்பு

Food, clothes, and other things alike all beings own; By sense of shame the excellence of men is known.

1013. ஊன்க் குறித்த வுடிரெல்லா நாணென்னு நன்மை குறித்தது சால்பு (உ)

All spirits homes of flesh as habitation claim, And perfect virtue ever dwells with shame.

1014. அணியனரே மாணுடைமை சான்மோர்க் கலிகின்றேற பிணியன்றே பீடு கடை (அ)

And is not shame an ornament to men of dignity? Without it step of stately pride is piteous thing to see.

1015. பிறர்பழியுக் தம்பழியு காணுவார் காணுக் குறைபதி யென்னு முலகு (B) As home of virtuous shame by all the world the men are known, Who feel ashamed for others' guilt as for their own. 1016. நாண்வேலி கொள்ளாது மன்னே வியன்ஞாலம் பேணலர் மேலா யவர் (சπ) Unless the hedge of shame inviolate remain. For men of lofty soul the earth's vast realms no charms retain. 1017. நாணு லுயிரைத் துறப்ப ருயிர்பொருட்டா குண்டுறவார் காணுள் பவர் (61) The men of modest soul for shame would life an offering make, But ne'er ab adon virtuous shame for life's dear sake. 1018. பிறர்நாணத் தக்கது தானுணு குயி னறநாணத் தக்கே துடைத்து (*P*E) Thou know'st no shame, while all around ashamed must be: Virtue will shrink away ashamed of thee! 1019. குலஞ்சுடுங் கொள்கை பிழைப்பி ன்லஞ்சுடு நாணின்மை ஙின்றக் கடை (*5*60) 'Twill race consume if right observance fail; 'Twill every good consume if shamelessness prevail. 1020. நாணகத் நில்லா ரியக்க மரப்பாவை  $(\omega)$ நாணு அயிர்மருட்டி யற்று 'Tis as with strings a wooden puppet apes life's functions, when Those void of shame within hold intercourse with men. CHAPTER CIII. அதி. கமா. குடிசெயல்வகை.—The Way of Maintaining the Family. 1021. கருமஞ் செயவொருவன் கைதூவே னென்னும். பெருமையிற் பீடுடைய தில் (க) Who says 'I'll do my work, nor slack my hand,'

The manly act and knowledge full, when these combine In deed prolonged, then lengthens out the race's line.

னீள்விணையா னீளுங் குடி

His greatness, clothed with dignity supreme, shall stand. 1022. ஆள் பினையு மான்ற வறிவு மெனவி எண்டி

(2)

1023. குடிசெய்வ லென்னு மொருவற்குத் தெய்வ மடிதற்றுத் தான்முக் துறும் ( FL\_ ) 'I'll make my race renowned,' if man shall say, With vest succinct the goddess leads the way. 1024. சூழாமற் முனே முடிவெய்துக் தங்குடியைத *தாழா துஞெற்று பவர்க்கு* (*a*pr) Who labours for his race with unremitting pain, Without a thought, spontaneously, his end will gain. 1025. குற்ற மிலனுய்ச் குடிசெய்து வாழ்வாணச் சுற்றமாச் சுற்று முலுகு (G) With blameless life who seeks to build his race's fame, The world shall circle him, and kindred claim. 1026. கல்லாண்டை யென்ப தொருவறகுத் தானபிறக்க வில்லாண்டை யாக்கிக் கொளல (Air) Of virtuous manliness the world accords the praise To him who gives his powers, the house from which he sprang to raise. 1027. அமாகத்து வன்கண்ணர் போலத் தமாகத்து மாற்றுவார் மேற்றே பொறை (எ) The fearless hero bears the brunt amid the warrior throng; Amid his kindred so the burthen rests upon the strong. 1028. குடி செய்வார்க் கில்ஃப் பருவ **ய**்டிசெய்**து மானங்கருதக்** கெடும் (PL) Wait for no season, when you would your house uprear; Twill perish, if you wait supine, or hold your honour dear. 1029. இடும்பைக்கே கொள்கலங் கொல்லோ குடும்பத்தைக் குற்ற மறைப்பா னுடம்பு (ഗ‰) Is not his body vase that various sorrows fill, Who would his household screen from every ill'r

1030. இடுக்கண் கால்கொன் மிடவிழு மடுத்தூன்று நல்லா ளிலாக குடி

When trouble the foundation saps the house must fall, If no strong hand be nigh to prop the tottering wall.

### CHAPTER CIV. AB. 500.

### உழவு.—AGRICULTURE.

1031. சுழன்றுமேர்ப் பின்ன துலக மதனை லுழந்து முழுவே கலே (க)

Howe'er they roam, the world must follow still the plougher's team; Though toilsome, culture of the ground as noblest toil esteem.

1032. உழுவா ருல்கத்தார்க் காணிய**ஃ தாற்**ரு தெ*யூ*ுர்கை யெல்லாம் பொறுத்து (உ)

The ploughers are the linch-pin of the world; they bear Them up who other works perform, too weak its toils to share.

1033. உழுதுண்டு வாழ்வாரே வாழ்வார்மற் றெல்லாக் தொழுதுண்டு பின்செல் பவர் (க.)

Who ploughing eat their food, they truly live; The rest to others bend subservient, eating what they give.

1034. பலகுடை நீழிலு**ர் தங்குடைக்கீ**ழ்க் காண்ப ரலகுடை நீழ லவர்

O'er many a land they'll see their monarch reign, Whose fields are shaded by the waving grain.

1035. இரவா ரிரப்பார்க் கொன்றீவர் கரவ<sub>ா</sub>து கைசெய் தூண்மாஃ யவர் (டு)

They nothing ask from others, but to askers give, Who raise with their own hands the food on which they live.

10°3. உழவிஞர் கைம்மடங்கி னில்லே விழைவதாஉம் விட்டேமென் பார்க்கு, நிலே (கூ)

For those who 've left what all men love no place is found, When they with folded hands remain who till the ground.

1037. தொடிப்புழுதி கஃசா வுணக்கிற் பிடித்தெருவும் வேண்டாது சாலப் படும் (எ)

Reduce your soil to that dry state When ounce is quarter-ounce's weight; Without one handful of manure, Abundant crops you thus secure.

1038. ஏரிறை நன்மு லெருவிடுதல கட்டடி னீரிறு நென்றதன் காப்பு (அ)

To cast manure is better than to plough; Weed well; to guard is more than watering now.

1039. செலலான் கிழவ னிருப்பி னிலம்புலக் தெலலாளி ஹாட் விடும் (கூ)

When master from the field aloof hath stood; Then land will sulk, like wife in angry mood.

1040. இலமென் மசைஇ பிருப்பாரைக்காணி னிலமென்னு நல்லா ணகும் (மி)

The earth, that kindly dame, will laugh to see, Men seated idle pleading poverty.

## CHAPTER CV. அகி. காரு.

தல்குரவு.—Poverty.

1041. இன்மையி னிற்குத் தியாதெனி னின்மையி னின்மையே மிற்கு தது (க)

You ask what sharper pain than poverty is known; Nothing pains more than poverty, save poverty alone.

1042. இன்மை பெனிவாரு பாகி மேதமையு மிம்மையு மின்றி வரும் (உ)

Maiefactor matchless! poverty destroys This world's and the next world's joys.

1043. தொல்வரவுக் கோனுங் கெடுகளுக் தொகையாக கலகுர வென்னு கசை (க)

Importunate desire, which poverty men name, Destroys both old descent and goodly fame.

1044. இற்பெறக்கார் கண்ணேயு மின்மை மின்னக் சொற்பெறக்குஞ் சோர்வு தரும் (சு)

From penury will spring, 'mid even those of noble race, Oblivion that gives birth to words that bring disgrace.

1045. நல்கு டுவென் ஹாமிடும்பையு... பல்கு**ரைத் துன்பங்கள்** சென்று படும் (ஞி)

From poverty, that grievous woe, Attendant sorrows plenteous grow.

1046. மற்பொரு ணன்குணர்ந்து சொல்லினு நல்கூர்ந்தார் சொற்கோ, ருள் சோர்வு படும் (கூ)

Though deepest sense, well understood, the poor man's words convey, Their sense from memory of mankind will fade away.

1047. அறஞ்சாரா நல்குர வீன்ற தாயாதிம் பிறன்போல நோக்கப் படும் (எ)

From indigence devoid of virtue's grace, The mother e'en that bare, estranged, will turn her face.

1048. இன்றும் வருவது கொல்லோ கெருநதுங் கொன்றது போலு கிரப்பு (அ)

And will it come to day as yesterday, The grief of want that eats my soul away?

1049. கெருப்பினுட் டிஞ்சலு மாகு கொப்பினுள் யாதொன்றுங் கண்பா டரிது (கூ)

Amid the flames sleep may men's eyelids close, In poverty the eye knows no repose.

1050. துப்பு வில்லார் துவரத் துறவாமை யுப்பிற்குங் காடிக்குங் கூற்று (மி)

Unless the destitute will utterly themselves deny, They cause their neighbour's salt and vinegar to dic.

# CHAPTER CVI. அ. क्रे. क o क्र.

# இரவு.—Mendicancy.

1051. இரக்க விரத்தக்கார்க் காணிற் குரப்பி னவர்பழி தம்பழி யன்*து:* (த)

When those you find from whom 'tis meet to ask,—for aid apply; Theirs is the sin, not yours, if they the gift deny.

1052. இன்ப மொருவுற் கிரத்த விரந்தவை துன்ப மு*று அ*வெரின் (உ)

Even to ask an alms may pleasure give, If what you ask without annoyance you receive.

1053. கரப்பிலா கெஞ்சிற் கடனறிவார் முன்னின் றிரப்புமோ சேஎ ருடைத்து (டி)

The men who nought deny, but know what's due, before their face To stand as suppliants affords especial grace.

1054. இரத்தலு மீதலே போலுங் கரத்தல் கனவிலுக் தேற்முதார் மாட்டு (ச)

Lake giving alms, may even asking pleasant seem, From men who of denial never even dream. 1055. கரப்பிலார் வையகத் துண்மையாற் கண்ணின் றிரப்பவர் மேற்கொள் வது (டு)

Because on earth the men exist, who never say them nay, Men bear to stand before their eyes for help to pray.

If those you find from evil of 'denial' free, At once all plague of poverty will flee.

1057. இகழ்க்தெள்ளா தீவாரைக் காணின் மகிழ்க்துள்ள முள்ளு ளுவப்ப துடைத்து (வ)

If men are found who give and no harsh words of scorn employ, The minds of askers, through and through, will thrill with joy.

1058. இரப்பாரை பில்லாழி ஃரீரங்கண்மா ஞால மரப்பாலை சென்றவர் தற்று (அ)

If askers cease, the mighty earth, where cooling fountains flow, Will be a stage where wooden puppers come and go.

1059. ஈவார்க ணென்னுண்டாக் தோற்ற மிரக்துகொண் மேவா ரிலாஅக் கடை (கூ)

What glory will there be to men of generous soul, When none are found to love the askers' rôle?

1060. இரப்பான் வெகுளாமை வேண்டு நிரப்பிடும்பை தானேயுஞ் சாலுங் கரி (மி)

Askers refused from wrath must stand aloof; The plague of poverty itself is ample proof.

# CHAPTER CVII. Apr. 405.

இரவச்சம்.—The Dread of Mendicancy.

1061. சுரவா துவக்கியுங் கண்ணன்னுர் கண்ணு மிரவாமை கோடி யுறும் (க)

Ten million-fold 'tis greater gain, asking no alms to live, Even from those, like eyes in worth, who nought concealing gladly give.

1062. இரக்து முயிரவாழ்தல் வேண்டிற் பரக்து கெடுக வுலகியற்றி யான் (உ)

If he that shaped the world desires that men should begging go, Through life's long course, let him a wanderer be and perish so.

| 1063. இன்மை பிடும்பை பிரக்து தீர் வாமென்றும்<br>வன்மை ்ன் வன்பாட் டதில்<br>Nothing is harder than the hardness that will say,<br>'The plague of penury by asking alms we'll drive away.'   | ( /h.)  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 1064. இடமெல்லாங் கொள்ளாத் தகைக்கே<br>ரிடமில்லாக் காது மிரவொல்லாச் சால்பு<br>Who ne'er consent to beg in utmost need, their worth<br>Has excellence of greatness that transcends the earth. | (æ)     |
| 1965. தெண்ணீ சடுபுற்கை யாயினுக் காடக்க<br>துண்ணலி ஹாங்கினிய தில்<br>Nothing is sweeter than to taste the toil-won cheer,<br>Though mess of pottage as tasteless as the water clear.        | (例)     |
| 1066. ஆவிற்கு நீரென் நிரப்பினு<br>நாவிற் கொவி னிவிவந்த நில்<br>E'en if a draught of water for a cow you ask,<br>Nought's so distasteful to the tongue as begg <b>r</b> 's task.            | (Jii)   |
| 1067. இரப்ப னிரப்பாரை யெல்லா மிரப்பிற்<br>காப்பா ரிரவன்மி கொன்று<br>One thing I beg of beggars all, ' If beg ye may,<br>Of those who hide their wealth, beg not, I pray.'                  | (or)    |
| 1068. இரவென்னு மேமாபம் ரேணி<br>காவென்னம் பார், ராக்கப் பக்கு விடும்<br>The fragile bark of beggary<br>Wrecked on denial's rock will lie.                                                   | ( ہند ) |
| 1069. இரவுள்ள வுள்ள முருகுக்<br>கசவுள்ள வுள்ளது உரின்றிக் கெடும்<br>The heart will melt away at thought of beggary;<br>With thought of stern repulse 'twill perish utterly.                | ( F13)  |
| 1070. கரப்பவர்க் கியாங்கொளிக்குங் கொல்லோ<br>விரப்பவர் சொல்லாடப் போஒ முரிர்<br>E'en as he asks, the shamefaced asker dies;<br>Where shall his spirit hide who help denies?                  | (w)     |

# CHAPTER CVIII. 99. 504.

#### கயமை,---BASENESS.

| 1071. மக்களே போல்வர் கயவ ரவரன்ன<br>ஒப்பாரி யான்கண் டதில்<br>The base resemble men in outward form, I ween;<br>But counterpart exact to them I 've never seen.                                     | ( <b>s</b> )       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 1072. கன்றறி வாரிற் கயவர் திருவுடையர்<br>கெஞ்சத் தவல மிலர்<br>Than those of grateful heart tue base must luckier be,<br>Their minds from every anxious thought are free!                          | <b>(</b> 2)        |
| 1073. தேவ சீணயர் கயவ சவருந்தா<br>மேவன செய்தொழுக லான்<br>The base are as the gods; they too<br>Do ever what they list to do!                                                                       | (m.)               |
| 1074. அகப்பட்டி யாவாளைக் காணி னவரின்<br>மிகப்பட்டுச் செம்மாக்குங் இழ்<br>When base men those behold of conduct vilc,<br>They straight surpass them, and exulting smile.                           | ( <b>&amp;</b> )   |
| 1075. அச்சமே இழ்கள காசார<br>மெச்ச மவாவுண்டே இண்டாஞ் சிறிது<br>Fear is the base man's virtue; if that fail,<br>Intense desire some little may avail.                                               | ( <b>@</b> )       |
| 1076. அறைபறை யன்னர் கயவர் தாங்கேட்ட<br>மறைபிறர்க் குய்த்துரைக்க லான்<br>The base are like the beaten drum; for, when they hear,<br>They sound the secret out in every neighbour's ear.            | ( <i>&amp;</i> ir) |
| 1077. சர்ங்கை விதிரார் கயவர் கொடி அடைக்குங்<br>கூண்கைய ரல்லா தவர்க்கு<br>From off their moistened hands no clinging grain they shake,<br>Unless to those with clenched fist their jaws who break. | (எ)                |

1078. சொல்லப் பயன்படுவர் சான்ருேர் கரும்புபோற்

கொல்லப் பயன்படுங் கீழ்

The good to those will profit yield fair words who use; The base, like sugar-cane, will profit those who bruise.

(4)

1079. உடுப்பதாஉ முண்பதாஉங்காணிற் பிறாமேல் வடுக்காண வற்கு குங்கீழ் (கூ)

If neighbours clothed and fed he see, the base Is mighty man some hidden fault to trace?

1080. எற்றிழ குரியர் கயவரொன் ஹிற்றக்கால் விற்றற் குரியர் விரைக்கு

For what is base man fit, if griefs assail? Himself to offer, there and then, for sale!

**ஒழிபிய**ன்மு**ற்று**ம்.

THE END OF THE APPENDIX.

பொருட்பான் முற்றிற்று.

THE END OF BOOK II. ON WEALTH.

# BOOK III.-LOVE.

- § I. FURTIVE LOVE. Ch. CIX.—CXV.
- § II. WEDDED LOVE. Ch. CXVI.—CXXXIII.

# BOOK III.—LOVE. காமத்துப்பால.

# § 1.—THE GANDHARVA MARRIAGE. களவியல்.

# CHAPTER CIX. A. S. SOS.

தகையணங்குறுத்தல்.—Mental Disturbance caused by the Beauty of the Princess.

1081. அணங்குகொ லாய்மயில் கொல்லோ கனங்குழை மாதர்கொன் மா லுமென் னெஞ்சு (க)

> Goddess? or peafowl rare? She whose ears rich jewels wear, Is she a maid of human kind? All wildered is my mind!

1082. கோக்கின ணேக்கெதிர் கோக்குத் முக்கணங்கு தரீனக்கொண் டன்ன துடைத்து (உ)

> She of the beaming eyes, To my rash look her glance replies, As if the matchless goddess' hand Led forth an armed band.

1083. பண்டறியேன் கூற்றென் பதனே மினியலிக்கேன் பெண்டகையாற் பேரமாக் கட்டு (கூ)

Death's form I formerly
Knew not; but now 'tis plain to me.
He comes is levely maiden's guise,
With sent adding eyes.

1084. கண்டா ருயிருணணுக் தோற்றத்தாற் பெண்டகைப் பேதைக் கமர்த்தன கண் (ச)

In sweet simplicity,

A woman's gracious form hath she;

But yet those eyes, that drink my life,

Are with the form at strife!

1085. கூற்றமோ கண்ணே பூணோயேர் மடவர தேக்கமிம் மூன்**ற** முடைத்*த* (**@**) The light that on me gleams, Is it death's dart? or eye's bright beams? Or fawn's shy glance? All three appear In form of maiden here. 1086. கொடும்புருவங் கோடா மறைப்பி னடுங்களுர் செய்யல மன்னிவள் கண் (*5*=) If cruel eye-brow's bow, Unbent, would veil those glances now; The shafts that wound this trembling heart Her eyes no more would dart. 1087. கடோஅக் களிற்றின்மேற் கட்படா மாதா படாஅ முலேமேற் அகில் (எ) As veil o'er angry eyes Of raging elephant that lies, The silken cincture's folds invest This maiden's panting breast. 1088. ஒண்ணுதற கோஒ வுடைந்ததே ஞாடபினு ணண்ணுரு முட்குமென் பீடு ( <u>w</u> ) Ah! woe is me! my might, That awed my formen in the fight, By lustre of that beaming brow Borne down, lies broken now! 1089 பிணேயேர் மட்டு காக்கு காணு முடையாட் கணியெவனே வே*தில த*ந்*து* (*5*50) Like tender fawn's her eye; Clothed on is she with modesty; What added beauty can be lent By alien ornament? 1090. உண்டோர்க எனல்ல தடுகளுக் கோமம்போற் கண்டார் மகிழ்செய்த வின்**அ** (W) The palm-tree's fragrant wine, To those who taste yields joys divine;

> But love hath rare felicity For those that only see!

### CHAPTER CX. அதி. ககம.

குறிப்பறிசுல்.--Recognition of the Signs (of Mutual Love).

1691. இருகோக் கிவ ்நண்க ணுள்ள தொருகோக்கு நோய்கோக்கொன் றக்கோய் மருக்து(க)

A double witchery have glances of her liquid eye; One glance is glance that brings me pain; the other heals again.

1092. கண்களவு கொள்ளுஞ் சுறுகோக்கங் காமத்திற் செம்பாக மன்று பெரிது (உ)

The furtive glance, that gleams one instant bright, Is more than half of love's supreme delight.

1093. கோக்கிறை ஹேக்கி யிறைஞ்சிறை ளஃதவள் யாப்பிறு எட்டிய நீர் (டி)

She looked, and looking drooped her head: On springing shoot of love 'tis water shed!

1094, யானேக்குங் காலே கிலனேக்கு கோக்காக்காற் முனேக்கி மெல்ல எகும் (சு)

I look on her: her eyes are on the ground the while; I look away: she looks on me with timid smile.

1095. குறிக்கொண்டு கோக்காமை யல்லா லொருகண் சிறக்கணித்தாள் போல எகும் (கு)

She seemed to see me not; but yet the maid Her love, by smiling side-long glance, betrayed.

1096. உ*ரு அ*தவர்போற் சொலி ஹைஞ செ*ரு அ*ர்சொ லொல்ல யேணாப் படும் (கூ)

Though with their lips affection they disown, Yet, when they hate us not, its quickly known.

1097. செருஅச் சிறுசொல்லுஞ் செற்ருர்பேய னேக்கு முருஅர்போன் றுற்ருர் குறிப்பு (எ)

The slighting words that anger feign, while eyes their love reveal, Are signs of those that love, but would their love conceal.

1098. அசையியற் குண்டாண்டோ சேஎர்யா னேக்கப் பசையினள் பைய ககும் (அ)

I gaze, the tender maid relents the while; And, oh the matchless grace of that soft smile! 1099. ஏதிலார் போலப் பொதுகோக்கு கோக்கு தல் காதலார் கண்ணே யுள (கூ)

The look indifferent, that would its love disguise, Is only read aright by lovers' eyes.

1100. கண்ணெடு கண்ணினே கோக்கொக்கின் வாய்ச்சொற்க ளென்ன பயனு மில (ம்)

When eye to answering eye reveals the tale of love, All words that lips can say must useless prove.

# CHAPTER CXI அதி. ககக.

புணர்ச்சிமகிழ்தல்.— Rejoicing in the Embrace.

1101. ு இடுகேட் டுண்டுயாத துற்றவியு மைம்புலனு மொண்டொழ கண்ணேயுள் (க)

All joys can senses five—sight, hearing, taste, smell, touch—can give, In this resplendent armlet-bearing damsel live!

1102. பிணிக்கு மருந்து பிறம னணியின்ற தன்னேய்க்குத் தானே மருந்து (உ)

Disease and medicine antagonists we surely see; This maid, to pain she gives, herself is remedy.

1103. தாம்வீழ்**வ**ார் மென்*ளுட்* மெயிலி ணிதுகொ *மும*மைக்கண்ணு தலைகு (டி)

Than rest in her soft arms to whom the soul is giv'n, Is any sweeter joy in his, the Lotus-eyed-one's heaven?

1104. சீங்கிற் றெறாஉங் குறுகுங்காற் றண்ணென்னுக் தீயாண்டுப் பெற்று ளிவள் (ச)

Withdraw, it burns; approach, it soothes the pain; Whence did the maid this wondrous fire obtain?

1105. வேட்ட பொழுதி தைவையிலை போலுமே தோட்டார் கதுப்பினு டோள் ் (டு)

In her embrace, whose locks with flowery wreaths are bound, Each varied form of joy the soul can wish is found.

1106. உறுதோ றுபிர்தளிர்ப்பத் தீண்டலாற் பேதைக் கமிழதி வியன்றன தோள் (சு)

Ambrosia are the simple maiden's arms; when I attain Their touch, my withered life puts forth its buds again! 1107. தம்மி விருந்து தமதுபாத் துண்டற்மு லம்மா வரிவை முயத்கு (எ)

As when one eats from household store, with kindly grace Sharing his meal: such is this golden maid's embrace.

1108. வீழு மிருவர்க் கினிதே வளியிடை போழப் படாஅ முயக்கு (அ)

Sweet is the strict embrace of those whom fond affection binds, Where no dissevering breath of discord entrance finds.

1109. ஊட லுணர்தல் புணர்த விவைகாமஞ் கூடியார் பெற்ற பயன் (கூ)

The jealous variance, the healing of the strife, reunion gained: These are the fruits from wedded love obtained.

1110. அறிதோ றறியாமை கண்டற்முற் காமஞ் செறிதோறுஞ் சேடிழை மாட்டு (லி)

The more men learn, the more their lack of learning they detect; 'Tis so when I approach the maid with gleaming jewels decked.

### CHAPTER CXII. AB. 552.

நலம்புணந்துரைத்தல்.—The Praise of her Beauty.

1111. ான்னீரை வாழி யனிச்சமே ஙின்னிறு மென்னீரள் யாம்பீழ் பவள் (க)

O flower of the sensitive plant! than thee More tender's the maiden beloved by me.

1112. மலர்காணின் மையாத்தி கெஞ்சே யிவள்கண் பலர்காணும் பூவொக்கு மென்று (உ)

You deemed, as you saw the flowers, her eyes were as flowers, my soul, That many may see; it was surely some folly that over you stole!

1113. முறிமேனி முத்த முறுவல் வெறிநாற்றம் வேலுண்கண் வேய்த்தோ எவட்கு (ந.)

As tender shoot her frame; teeth, pearls; around her odours blend; Darts are the eyes of her whose shoulders like the bambû bend.

1114. காணிற் குவளே கவிழ்ந்து ஙிலனேக்கு மாணிழைகண் ணெவ்வே மென்று (ச)

The lotus, seeing her, with head demiss, the ground would eye, And say, 'With eyes of her, rich gems who wears, we cannot vie.' 1115. அனிச்சப்பூக் கால்களேயாள் பெய்தா ணுசுப்பிற்கு நல்ல படாஅ பறை (இ)

The flowers of the sensitive plant as a girdle around her she placed; The stems she forgot to nip off; they'll weigh down the delicate waist.

1116. மதியு முடந்தை முகனு மறியாப் பதியிற் கலங்கிய மீன் (கூ)

The stars perplexed are rushing wildly from their spheres; For like another moon this maiden's face appears.

1117. அறுவாய் கிறைந்த வவிர்மதிக்குப் போல மறுவுண்டோ மாதர் முகத்து (எ)

In moon, that waxing waning shines, as spots appear, Are any spots discerned in face of maiden here?

1118. மாதர் முகம்போ லொளிவிடை வல்லேயேற் காதலே வாழி மதி (அ)

Farewell, O moon! If that thine orb could shine Bright as her face, thou shouldst be love of mine.

1119. மலரன்ன கண்ணுண் முகமொத்தி யாயிற் பலர்காணத் தோன்றன் மதி (கூ)

If as her face, whose eyes are flowers, thou wouldst have charms for me, Shine for my eyes alone, O moon, shine not for all to see!

1120. அனிச்சமு மன்னத்தின் றாவியு மாத ரடிக்கு கெருஞ்சிப் பழேம் (மி)

The flower of the sensitive plant, and the down on the swan's white breast, As the thorn are harsh, by the delicate feet of this maiden pressed.

# CHAPTER CXIII. அதி. ககாட

காதற்கிறப்புரைத்தல் —Declaration of Love's special Excellence.

L-Hc.

1121. பாலொடு தேன்கலக் தற்றே பணிமொழி வாலெயி ஹாறிய கீர் (க)

The dew on her white teeth, whose voice is soft and low, Is as when milk and honey mingled flow.

1122. உடம்போ டுரி விடை யென்னமற் றன்ன மடந்தையோ டெம்மிடை நட்பு (உ)

Between this maid and me the friendship kind Is as the bonds that soul and body bind.

1123. கருமணியிற் பாவாய் நீபோதா யாம்வீழுக் ( n<u>L</u> ) *திருது தற்* கில்லே பிடம் For her with beauteous brow, the maid I love, there place is none; To give her image room, O pupil of mine eye, begone! 1124. வாழ்த அயிர்க்கன்ன எாயிழை சாத லதற்கன்ன ணீங்கு மிடத்து (₽) Life is she to my very soul when she draws nigh; Dissevered from the maid with jewels rare, I die! 1125. உள்ளுவன் மன்யான் மறப்பின் மறப்பறியே னௌ்ளமர்க் கண்ணுள் குணம் **(**G) I might recall, if I could once forget; but from my heart Her charms fade not, whose eyes gleam like the warrior's dart. II.—She. 1126. கண்ணுள்ளிற் போகா ரிமைப்பிற் பருவரார் *நுண்*ணியரெங்காத லவர் (*5* m) My loved one's subtle form departs not from my eyes, I wink them not, lest I should pain him where he lies. 1127. கண்ணுள்ளார் காத லவராகக் கண்ணு மெழுதேங் காப்பாக் கறிங்து (எ) My love doth ever in my eves reside; I stain them not, fearing his form to hide. 1128. கெஞ்சத்தார் காத லவராக வெய்துண்ட வஞ்சு தும் வேபாக் கறிக்து (PL) Within my heart my lover dwells; from food I turn That smacks of heat, lest he should feel it burn. 1129. இமைப்பிற் கரப்பாக் கறிவ லணேத்திற்கே யேதில பென்னுமிவ் ஆர் (5m) I fear his form to hide, nor close my eyes: 'Her love estranged is gone!' the village cries. 1130. உவர்துறைவ ருள்ளத்து ளென்று மிகந்துறைவ ரேதில ரென்னுமிவ் ஆர்  $(\omega)$ Rejoicing in my very soul he ever lies; 'Her love estranged is gone far off!' the village cries.

#### CHAPTER CXIV. AB. 65.

நாணுத்துறவுரைத்தல். The Arandonment of Reserve.

[This Chapter has its special difficulties, see Notes. I give a literal rendering.]

1.--He.

1131. காம முழக்து வருக்கு ஞர்க் கேம மடலல்ல தில்லே வலி (க)

To those who 've proved love's joy, and now afflicted mourn, Except the helpful 'horse of palm,' no other strength remains.

1182. கோது வடம்பு முயிரு மடலேறா நாணினே நீக்கி நிறுத்து (உ)

My body and my soul, that can no more endure, Will lay reserve aside, and mount the 'horse of palm.'

1133. நாணுடு நல்லாண்டை பண்டுடையே னின்றுடையேன் காமுற்மு சேறு மடல் (டி)

I once retained reserve and seemly manliness; To-day I nought possess but lovers' 'horse of palm.'

1134. காமக் கடும்புன லுய்க்குமே நானேடு நல்லாண்மை யென்னும் புண (ச)

Love's rushing tide will sweep away the raft Of seemly manliness and shame combined.

1135. தொடஃகக் கு*று*ர்தொடி தந்தாண் மடலொடு மாஃ புழக்குர் துயர் (டு)

The maid that slender armlets wears, like flowers entwined, Has brought me 'horse of palm,' and pangs of eventide!

1186. மடலூர்தல் யாமத்து முள்ளுவேன் மன்ற படலொல்லாப் பேதைக்கென் கண் (சு)

Of climbing 'horse of palm' in midnight hour, I think; My eyes know no repose for that same simple maid.

1187. கடலன்ன காம முழந்து மடலேருப் பெண்ணிற் பெருந்தக்க தில் (எ)

There's nought of greater worth than woman's long-enduring soul, Who, vexed by love like ocean waves, climbs not the 'horse of palm.'

II.—Sho.

1138. கிறைய்ரியர் மன்னனிய சென்னு த காம மறையிறந்து மன்று படும் (அ)

In virtue hard to move, yet very tender, too, are we; Love deems not so, would rend the veil, and court publicity!

(æ`,

1139. அறிகிலா செல்லாரு மென்றே யென்காம மறுகின் மறுகு மருண்டு (கூ)

'There's no one knows my heart,' so says my love, And thus, in public ways, perturbed will rove.

1140. யாங்கண்ணிற் காண நகுப வறிவில்லார் யாம்பட்ட தாம்படா வாறு (ம)

Before my eyes the foolish make a mock of me, Because they ne'er endured the pangs I now must drie.

# CHAPTEL CXV. அதி. ககரு.

அவரறிவுறுத்தல்.—The Announcement of the Rumour.

[See note to last Chapter.]

#### I.-He.

1141. அலரெழ வாருயிர் நிற்கு மதஃனப் பலரறியார் பாக்கியத் தால் (க)

By this same rumour's rise, my precious life stands fast; Good fortune grant the many know this not!

1142. மலரன்ன கண்ணு ளருமை யறியா தலரெமக் கீர்த்திவ் ஆர் (உ)

The rillage hath to us this rumour giv'n, that makes her mine; Unweeting all the rareness of the maid with flower-like eyne.

1143. உருஅதோ ஆரமிக்க கௌவை யக‱ப் பெருஅது பெற்றன்ன சீர்த்து (டி)

The rumour spread within the town, is it not gain to me? It is as though that were obtained that may not be.

1144. கவ்டையாற் கவ்விது காம மதுவின்றேற் றவ்வென்றுக் தன்மை யிழக்து

The rumour rising makes my love to rise; My love would lose its power and languish otherwise.

1145. களித்தொறுங்கள்ளுண்டல் வேட்டற்முற் காமம் வெளிப்படுக் தோறு மினிது (டு)

The more man drinks, the more he ever drunk would be; The more my love's revealed, the sweeter 'tis to me!

#### II.—She.

1146. கண்டது மனுனு மொருகா ளலர்மன்னுக் தெங்களேப் பாம்புகொண் டற்று (சு)

I saw him but one single day: rumour spreads soon As darkness, when the dragon seizes on the moon.

1147. ஊடாவர் கௌவை யெருவாக வன்ணசொன் னீராக நீலுநமி கோய் (எ)

My anguish grows apace: the town's report Manures it; my mother's word doth water it.

1148. கெய்யா லெரிது துப்பே மென்ற*ற்ருற்* கௌ**வை**யாற் காம து துப்பே மெனல் (அ)

With butter-oil extinguish fire! 'Twill prove Harder by scanda' to extinguish love.

1149. அலர்காண வொல்வதோ வஞ்சலோம் பென்முர் பலாகாண நீக்கக்கடை (கூ)

When he who said 'Fear not!' hath left me blamed, While many shrink, can I from rumour hide ashamed?

1150. தாம்வேண்டி னல்குவர் காதலர் யாம்வேண்டுங் கௌவை யெடுக்குமிவ் வூர் (மி)

If we desire, who loves will grant what we require; This town sends forth the rumour we desire!

# களுவியன் முற்**றி**ற்**று**.

END OF THE SECTION ON 'THE GANDHARVA MARRIAGE.'

# § 2. WEDDED LOVE. கற்பியல்.

# CHAPTER CXVI. அதி. ககசு.

# பிரிவாற்குடை.—SEPARATION UNENDURABLE.

1151 செல்லாடையண்டே வெளக்குரை மற்றுகின்

| 1101: We seem some ideal of the allowing and the final solutions                                                                          |                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| வெல்வரவு வாழ்வார்க் குரை                                                                                                                  | (æ)             |
| If you will say, 'I leave thee not,' then tell me so; Of quick return tell those that can survive this woe.                               |                 |
| 1152. இன்க ணுடைத்தவர் பார்வல் பிரிவஞ்சும்<br>புன்க ணுடைத்தாற் புணர்வு                                                                     | (ఒ)             |
| It once was perfect joy to look upon his face;<br>But now the fear of parting saddens each embrace.                                       |                 |
| 1153. அரிதரோ தேற்ற மறிவுடையார் கண்ணும்<br>பிரிவோ ரிடத்துண்மை யான்                                                                         | ( ns_)          |
| To trust henceforth is hard, if ever he depart,<br>E'en he, who knows his promise and my breaking heart.                                  |                 |
| 1154. அளித்தஞ்ச லென்றவர் ஃப்பிற்<br>றெளித்தசொற் றேறியார்க் குண்டோ தவற<br>If he depart, who fondly said, 'Fear not,' what blame's incurred | (æ)             |
| By those who trusted to his reassuring word?                                                                                              |                 |
| 1155. ஓம்பி னமைந்தார் பிரிவோம்பன் மற்றவர்<br>கீங்கி னரிதாற் புணர்வு<br>If you would guard my life, from going him restrain                | <b>(@</b> )     |
| Who fills my life! If he depart, hardly we meet again.                                                                                    |                 |
| 1156. பிரிவுரைக்கும் வன்கண்ண ராயி<br>னரிதவர் நல்குவ சென்னு நசை                                                                            | ( <i>5</i> 117) |
| To cherish longing hope that he should ever gracious be,<br>Is hard, when he could stand, and of departure speak to me.                   | •               |
| 1157. துறைவன் அறந்தமை தூற்ருகொன் முன்கை<br>யிறையிறவா நின்ற வூள                                                                            | (ត)             |
| The bracelet slipping from my wrist aunounced before Departure of the Prince that rules the ocean shore.                                  |                 |

1158. இன்னு தினனி ஹார் வாழ்தலதனினு மின்ன தினியார்ப் பிரிவு (PL) 'Tis sad to sojourn in the town where no kind kinsmen dwell; 'Tis sadder still to bid a friend beloved farewell. 1159. தொடிற்சுடி னலலது காமகோய் போல விடிற்குட லாற்றுமோ தீ (Æ⊪) Fire burns the hands that touch; but smart of love Will burn in hearts that far away remove. 1160. அரிதாற்றி யல்லனேய் ரீக்கிப் (0) பிரிவாற்றிப் பின்னிருக்து வாழ்வார் பலர் Sorrow's sadness meek sustaining, Driving sore distress away, Separation unco. plaining Many bear the livelong day! CHAPTER CXVII. அதி. ககஎ. படர்மெலிந்திரங்கல்.—Complainings. 1161. மறைப்பேண்மன் யானிஃதோ கோயை **பிறைப்பவர்க் கூற்று நீர் போல மிகும்** (**a**s) I would my pain conceal, but see! it surging swells, As streams to those that draw from ever-springing wells. 1162. கரத்தலு மாற்றே னிக்கோயை சோய்செய்தார்க் (2) குரைக்கலு நானுக் தரும் I cannot hide this pain of mine, yet shame restrains When I would tell it out to him who caused my pains. 1163. காமமு காணு முயிர்காவாத் தூஙகுமென் னேனு வடம்பி னகத்து (*n*L) My soul, like porter's pole, within my wearied frame, Sustains a two-fold burthen poised, of love and shame. 1164. காமக கடன்மன்னு முண்டே யது ீர்து மேமப் புணேமன்னு பில் (ም) A sea of love, 'tis true, I see stretched out before, But not the trusty bark that wafts to yonder shore.

Who work us woe in friendship's trustful hour, What will they prove when angry tempests lower?

கட்ட<u>்</u> உவை கார் அபைவர்

1165. துப்பி னெவனுவர் மற்கொ அயர்வரவு

**(G)** 

1166. இன்பங் கடன்மற்றுக் காம மஃதடுங்காற் . அன்ப மதனிற் பெரிது (கூ)

A happy love's a sea of joy; but mightier sorrows roll From unpropitious love athwart the troubled soul.

1167. காமக் கடும்புன னீர்திக் கரைகாணேன் யாமத்தும் யானே யுளேன் (எ)

I swim the cruel tide of love, and can no shore descry, In watches of the night, too, 'mid the waters, only I!

1168. மன்னுயி செல்லாக் துயிற்றி யளித்தொர வென்னல்ல நில்லே துணே (அ)

All living souls in slumber soft she steeps; But me alone kind night for her companion keeps!

1169. கொடியார் கொடுமையிற் முங்கொடிய விக்கா ணெடிய கழியு பிரா (கூ)

More cruel than the cruelty of him, the cruel one, In these sad times are lengthening hours of night I watch alone.

1157). உள்ளம்போன் அள்வழிச் செல்கிற்பின் வெள்ளகிர் நிக்தல மன்னேவென் கண (மி)

W' a eye of mine would as my soul go forth to him, It have not how through floods of its own tears to swim.

# CHAPTER CXVIII. அதி. சகஅ.

கண்வி தப்பழிதல்.—Eyes consumed with Grief.

1171. கண்டாங் கலுழ்வ தெவன்கொலோ தண்டாகோய் தாங்காட்ட யாங்கண் டது (க)

They showed me him, and then my endless pain I saw: why then should weeping eyes complain?

1172. தெரிக்துணரா கோக்கிய வுண்கண் பரிக்துணராப் பைத லுழப்ப கெவுன் (உ)

How glancing eyes, that rash unweeting looked that day, With sorrow-measureless are wasting now away!

1178. கதுமெனத் தாகோக்கித் தாமே கலுமு. மி.துக்கத் தக்க துடைத்து (டி)

The eyes that threw such eager glances round crewhile Are weeping now. Such folly surely claims a smile!

1174. பெயலாற்ளு நீருலக்க வுண்க ணுயலாற்று வுய்வினே யென்க ணிறந்து (æ) Those eyes have wept till all the fount of tears is dry, That brought upon me pain that knows no remedy. 1175. படலாற்ருப் பைத அழக்குங் கடலாற்ளுக் காமகோய் செய்தவென் கண் **(G)** The eye that wrought me more than sea could hold of woes, Is suffering pangs that banish all repose. 1176. ஓஓ வினிதே யெமக்கிக்கோய் செய்தகண் டாஅ மிதற்பட் டது (Æπ) Oho! how sweet a thing to see! the eye That wrought this pain, in the same gulf doth lie. 1177. உழந்து ஸ்ர் துண்ணீ ரறுக விழைந்திழைந்து வேண்டி பவர்க்கண்ட கண் (எ) Aching, aching, let those exhaust their stream, That melting, melting, that day gazed on him. 1178. பேணுது பெட்டா ருளர்மன்னே மற்றவர்க் காணு தமைவில கண் ( અ) Who loved me once, unloving now doth here remain; Not seeing him, my eye no rest can gain. 1179. வாராக்காற் அஞ்சா வரிற்றஞ்சா வாயிடை யா 1 65 ருற்றன கண் (*5*56) When he comes not, all slumber flies; no sleep when he is there; Thus every way my eyes have troubles hard to bear. -

1180. மழைபெற லூரார்க் கரிதன்*ரு* லெம்போ லறைபறை கண்ணு ரசுத்து (ம)

It is not hard for all the town the knowledge to obtain, When eyes, as mine, like beaten tambours, make the mystery plain.

# CHAPTER CXIX. அதி. ககக.

பசப்புறுபருவரல்.—The Pallid Hue.

1181. கயக்கவர்க்கு கல்காமை கேர்க்கோச பசக்கவென் பண்பியார்க் குரைக்கோ பிற (க) I willed my lover absent should remain; Of pining's sickly hue to whom shall I complain?

| BOOK III.—WEDDED LOVE.                                                                                                                                                                                 | 163          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1182. அவர்தக்தா ரென்னுக் தகையா<br>விவர்தக்தென் மேனிமே லூரும் பசப்பு                                                                                                                                    | (오)          |
| 'He gave': this sickly hue thus proudly speaks,<br>Then climbs, and all my frame its chariot makes.                                                                                                    |              |
| 1183. சாயலு நாணு மவர்கொண்டார் கைம்மாரு<br>நோயும் பசஃலயுக் தக்து                                                                                                                                        | (~_)         |
| Of comeliness and shame he me bereft,<br>While pain and sickly hue, in recompense, he left.                                                                                                            |              |
| 1184. உள்ளுவன் மன்யா துரைப்ப தவர்திறமாற்<br>கள்ளம் பிறவோ பசப்பு<br>I meditate his words, his worth is theme of all I say,<br>This sickly hue is false that would my trust betray.                      | ( <i>#</i> ) |
| 1185. உவக்காணெங் காதலர் செல்வா<br>ரிவக்காணென் மேனி பசப்பூர் வது                                                                                                                                        | ( <b>@</b> ) |
| My lover there went forth to roam; This pallor of my frame usurps his place at home.                                                                                                                   | ( <i>w)</i>  |
| 1186. விளக்கற்றம் பார்க்கு மிருளேபோற் கொண்கன்<br>முயக்கற்றம் பார்க்கும் பசப்பு<br>As darkness waits till lamp expires, to fill the place,<br>This pallor waits till I enjoy no more my lord's embrace. | (5m)         |
| 1187. புல்விக் கிடந்தேன் புடைபெயர்க்கே னவ்வளவி<br>லள்ளிக்கொள் வற்றே பசப்பு<br>I lay in his embrace, I turned unwittingly;<br>Forthwith this hue, as you might grasp it, came on me.                    | (61)         |
| 1188. பசந்தா ளிவளென்ப தல்லா விவைளேத்<br>துறந்தா ரவரென்பா ரில்<br>On me, because I pine, they cast a slur;<br>But no one says, 'He first desorted her.'                                                 | (4)          |
| 1189. பசக்கமற் பட்டாங்கென் மேனி<br>நயப்பித்தார் நன்னிலேய ராவ செனின்                                                                                                                                    | (5%)         |
| Well! let my frame, as now, be sicklied o'er with pain,<br>If he who won my heart's consent, in good estate remain!                                                                                    |              |
| 1190. பசப்பெனப் பேர்பெறுத னன்றே<br>நயப்பித்தார் நல்காமை தூற்கு செனின்<br>'Tis well, though men deride me for my sickly hue of pain;<br>If they from calling him unkind, who won my love, refrain.      | (Ø)          |
| II they irom caning min unking, who won my love, religing                                                                                                                                              |              |

# CHAPTER CXX. AB. 426.

# தனிப்படர்மிகுதி.—The Solitary Anguish.

| 1191. தாம்வீழ்வார் தம்வீழப் பெற்றவர் பெற்றுமே<br>காமத்தாக் காழில் கணி<br>The bliss to be beloved by those they love who gains,<br>Of love the stoneless, luscious fruit obtains.                    | (æ)            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 1192. வாழ்வார்க்கு வானம் பயக்கற்றுல்<br>விழ்வாரக்கு விழ்வா ரளிக்கு மளி<br>As heaven on living men showers blessings from above,<br>Is tender grace by lovers shown to those they love.              | (i2)           |
| 1193. அழுநர் வீழப் படுவார்க் கமையுமே<br>வாழுந் மென்னுஞ் செருக்கு<br>Who love and are beloved, to them alone<br>Belongs the boast, 'We 've made life's very joys our own.'                           | (15 <u>.</u> ) |
| 1194. வீழப் படுவார் கெழிஇயலர் தாம்வீழ்வார்<br>வீழப் படாடி கொளின்<br>Those well-beloved will luckless prove,<br>Unless beloved by those they love.                                                   | (சு)           |
| 1195. நாங்காதல் கொண்டார் நமக்கெவன் செய்பவோ<br>தாங்காதல் தொன்ளாக் கடை<br>From him I love to me what gain can be,<br>Unless, as I love him, he loveth me?                                             | ( <b>(</b>     |
| i196. ஒரு தலேயா னின்னு து காமங்காப் போல<br>விரு தலே யானு மினி து<br>Love on one side is bad; like balanced load<br>By porter borne, love on both sides is good.                                     | (અ)            |
| 1197. பருவரலும் டைகலுங் காணன்கொல் காம<br>ஞெருவர்க ணின்ரெழுகு வான்<br>While Kâman rushes straight at me alone,<br>Is all my pain and wasting grief unknown?                                          | (67)           |
| 1198. வீழ்வாரி னின்சொற்பெரு அதுலகத்து<br>வாழ்வாரின் வன்கணு ரில்<br>Who hear from lover's lips no pleasant word from day to day,<br>Yet in the world live out their life,—no braver souls than they! | (4)            |

1199. கசைஇயார் நல்கா செ்னினு மவர்மாட டிசையு மினிய செவிக்கு (கூ)

Though he my heart desires no grace accords to me, Yet every accent of his voice is melody.

1200. உருஅர்க் குறுகோ புரைப்பாய் கடலேச் செருஅஅய் வாழிய கெஞ்சு (ல)

Tell him thy pain that loves not thee? Farewell, my soul, fill up the sea!

#### CHAPTER CXXI. அதி. கஉக.

நிணந்தவர்புலம்பல்.—Sad Memories.

I.-IIc.

1201. உள்ளினுக் தீசாப் பெருமகிற் செர்தலாற கள்ளினங் காம மினிது (க)

From thought of her unfailing gladness springs. Sweeter than palm-tree wine the joy love brings.

1202. எனத்தொன் நினிநேகாண் காமந்தான பீழ்வார் நிணப்ப வருவதொன் நில் (உ)

How great is love! Behold its sweetness past belief! Think on the lover, and the spirit knows no grief.

II .- She.

1203. மிணப்பவர் போன்று கிணயார்கொ றும்மல் சிஃுப்பது போன்று கெடும் (ட)

A fit of sneezing threatened, but it passed away: He seemed to think of me, but do his fancies stray?

1204. யாமு முளேங்கொ லவர்கெஞ்சத் தெ**க்**கெஞ்சத் தோ**ஒ** வுளரே யவர் (ச)

Have I a place within his heart? From mine, alas! he never doth depart.

1205. தக்கெஞ்சத் தெம்மைக் கடிகொண்டயர் காணூர்கெய லெக்கெஞ்சத் தோவா வசல் (ஒ)

Me from his heart he jealously excludes: Hath he no shame who ceaseless on my heart intrudes r

1206. மற்றியா னென்ஹுளேன் மன்னே வவரோடியா *து ந்ற நா*ளுள்ள வுளேன் (*5* m How live I yet? I live to ponder o'er The days of bliss with him that are no more. 1207. மறப்பு னெவனைவன் மற்கொன் மறப்பறியே னுள்ளினு முள்ளஞ் சுடும் (67) If I remembered not, what were I then? And yet, The fiery smart of what my spirit knows not to forget! 1208. எணத்து நிணப்பினுங் காயா ரீனத்தன்றே காதலர் செய்யுஞ் சிறப்பு ( eg) My frequent thought no wrath excites. Is it not so? This honour doth my love on me bestow. 1209. விளியுடுமெ னின்னுயிர் வேறல்ல மென்பா *ாளியி*ன்டை யாற்ற நி*ஜ*ோக்து (*5*50) Dear life departs, when his ungracious deeds I ponder o'er, Who said erewhile, 'We're one for evermore.' 1210. விடாஅது சென்முரைக் கண்ணிறுற்காணப் படாஅதி வாழி மதி  $(\omega)$ Set not, so may'st thou prosper, moon! that eyes may see

# CHAPTER CXXII. அதி. கஉஉ.

கனவுநிலேயுரைத்தல்.—The Visions of the Night.

My love who went away, but ever bides with me.

1211. காதலர் தூதொடு வந்த கனவினுக்

போது செய் வேன்கொல் விருந்து

It came and brought to me, that nightly vision rare,
A message from my love,—what feast shall I prepare?

1212. கயலுண்கண் யானிரப்பத் துஞ்சிற் கலந்தார்க் குயலுண்மை சாற்றுவேன் மன்

(உ)

If my dark, carp-like eye will close in sleep, as I implore,
The tale of my long-suffering life I'll tell my loved one o'er.

1213. கனவிஞ னலகா தவரைக்
கனவிஞற் காண்டலி துண்டென் துயிர்

யா, who in waking hour no kindness shows,
In dreams I see: and so my lifetime goes!

1214. கனவினை ஹண்டாகுங் காம கனவினை எல்காரை காடித் தாற்கு (அ) Some pleasure I enjoy when him who loves not me

Some pleasure I enjoy when him who loves not me In waking hours, the vision searches out and makes me sec.

1215. நனவிஞற் கண்டதூஉ மாங்கே கனவுந்தான் கண்ட பொழுதே **பினி**து (இ)

As what I then beheld in waking hour was sweet, So pleasant dreams in hour of sleep my spirit greet.

1216. நனவென வொன்றில்லே யாயிற் கனவினுற் காதலர் நீங்கலர் மன் (கூ)

And if there were no waking hour, my love In dreams would never from my side remove.

1217. நனவிறை னல்காக் கொடியார் கனவிறு னென்னெம்மைப் பீழிப் பது (எ)

The cruel one, in waking hour, who all ungracious seems, Why should he thus torment my soul in nightly dreams?

1218. துஞ்சங்காற் மேண்மேல ராஙி விழிக்குங்கா னெஞ்சத்த ராவர் விரைந்து (அ)

And when I sleep he holds my form embraced; And when I wake to fill my heart makes haste!

1219. கனேவிறை எல்காபை கோவர் கனேவினுற் காதலர்க் சாணு தவர் (கூ)

In dreams who ne'er their lover's form perceive, For those in waking hours who show no love will grieve.

1220. நனவினு னக்கீத்தா சென்பர் கனவினுற் காணர்கொ விவ்வூ ரவர் (மி)

They say, that he in waking hours has left me lone; In dreams they surely see him not,—these people of the town!

# CHAPTER CXXIII. AB. nem.

பொழு தகண்டிரங்கல்.—LAMENTATIONS AT EVENTIDE.

1221. மாஃயோ வல்ஃ மணந்தா ருயிருண்ணும் வேஃநீ வாழி பொழுது (க)

Thou art not evening, but a spear that doth devour The souls of brides: farewell, thou evening hour! 1222. புன்கண்ணே வாழி மருண்மாலே யெங்கேள்போல் வன்கண்ண தோங்ன் அணே (உ) Thine eye is sad; Hail, doubtful hour of eventide! Of cruel eye, as is my spouse, is too thy bride?

1223. பனியரும்பிப் பைதல்கொண் மா‰ துனியரும்பித் துன்பம் வளா வரும் (டி)

With buds of chilly dew wan evening's shade enclose; My anguish buds apace, and all my sorrow grows.

1224. காதல ரில்வழி மா‰ கொ‱க்களத் தேதிலர் போல வரும் (ச)

When absent is my love, the evening hour descends, As when an alien host to field of battle wends.

1225. காஃக்குச் செய்தமன் றென்கொ வென்கொல்யான் மாஃக்குச் செய்த பகை (டு)

O morn, how have I won thy grace? thou bring'st relief! O eve, why art thou fee? thou dost renew my grief.

1226. டாஃ கோய் செய்தன் **மண**ந்தா **ரகலா**.க காஃ யேறிந்த திலேன் (கு)

The pangs that evening brings I never knew, Till he, my wedded spouse, from me withdrew.

1227. காலே யரும்பிப் பகலெல்லாம் போதாகி மாஃ மலருமிக் கோய் (எ)

My grief at morn a bud, all day an opening flower, Full-blown expands in evening hour.

1228. அழல்போலு மாஃக்குத் தூதாகி யாயன் குழல்போலுங் கொல்லும் படை

The shepherd's pipe is like a murderous weapon, to my ear, For it proclaims the hour of evining's fiery anguish near.

1229. பதிமருண்டு பைத லுழக்கு மதிமருண்டு மால படர்தரும் போழ்து (கூ)

If evening's shades, that darken all my soul, extend; From this afflicted town will sound of grief ascend.

1230. பொருண்மாஃ யாளரை புள்ளி மகுண்மாஃ மாயுமென் மாயா வுயிர் (மி)

This darkening eve, my darkling soul must perish utterly; Remembering him who seeks for wealth, but seeks not me.

# CHAPTER CXXIV. அதி. கஉச.

# உறுப்பு நலனழிதல்.—Wasting Away.

#### I .-- She.

1231. சிறுமை நமக்கொழியச் சேட்சென்று ருள்ளி நறுமலர் நாணின கண் (க)

Thine eyes grown dim are now ashamed the fragrant flow'rs to see, Thinking on him, who wand'ring far, leaves us in misery.

1232. கயக்தவர் கல்காமை சொல்லுவ போலும் பசக்து பனிவாருங் கண் (உ)

The eye, with sorrow wan, all wet with dew of tears, As witness of the lover's lack of love appears.

1233. தணந்தமை சால வறிவிப்ப போலு மணந்தநாள் வீங்கிய தோள் (கூ)

These withered arms, desertion's pangs abundantly display, That swelled with joy on that glad nuptial day.

1234. பணேகிங்கிப் டைக்கொடி சோருக் துணேகிங்கித் தொல்கவின் வாடிய தோள் (ச)

When lover went, then faded all their wonted charms, And armlets' golden round slips off from these poor wasted arms.

ூக். கொடியார் கொடுமை யுரைக்குக் தொடியொடு தொல்கவின் வாடிய தோள் (டு) wasted arms, the bracelet with their wonted beauty gone,

1296. இநாடியொடு தோணெகிழ **கோவ லவ**ரைக் கொடிய ரெனக்கூற **ஞெ**க்து (சு)

I grieve, 'tis pain to me to hear him cruel chid, Because the armlet from my wasted arm has slid.

emetry declare of that most cruel one.

1237. பாடு பெறுத்யோ கெஞ்சே கொடியார்க்கென் வாடுதோட் பூச லுரைத்து (எ)

My heart! say ought of glory wilt thou gain, If to that cruel one thou of thy wasted arms complain?

II.-He.

1238. முயங்கிய கைகளே யூக்கப் பசந்தது பைர்தொடிப் பேதை துதல (அ)

One day the fervent pressure of embracing arms I checked, Grew wan the forehead of the maid with golden audet decked. 1239. முயக்கிடைத் தண்வளி போழப் பசப்புற்ற பேதை பெருமழைக் கண் (கூ)

As we embraced a breath of wind found entrance there; The maid's large liquid eyes were dimmed with care.

1240. கண்ணின் பசப்போ பருவா லெய்தின்றே யொண்ணுதல் செய்தது கண்டு (ம)

The dimness of her eye felt sorrow now, Beholding what was done by that bright brow.

#### CHAPTER CXXV. அதி. கஉரு.

தெஞ்சொடு கிளத்தல்.—Solilogu▼.

1241. கிணேத்தொன்று சொல்லாயோ கெஞ்சே யெணேத்தொன்று மெவ்வகோய் நீர்க்கு மருக்கு (க)

My heart, canst thou not thinking of some med'cine tell, Not any one, to drive away this grief incurable?

1242. காத லவரில ராகரீ கோவது பேதைமை வாழியென் னெஞ்சு (உ)

Since he loves not, thy smart Is folly, fare thee well, my heart!

1243. இருக்துள்ளி பென்பரித னெஞ்சே பரிக்துள்ளல் பைதனேய் செய்தார்க ணில் (க்)

What comes of sitting here in pining thought, O heart? He knows No pitying thought, the cause of all these wasting wees.

1244. கண்ணுங் கொளச்சேயி கெஞ்சே பிவையென்னேக் தின்னு மவர்க்காண அற்று (ச)

O rid me of these eyes, my heart; for they, Longing to see him, wear my life away.

1245. செற்மு பௌக்கை பிடேவண்டோ கெஞ்சே யா முற்மு அமுஅ தவர் (டு)

O heart, as a foe, can I abandon utterly Him who, though I long for him, longs not for me?

**1246.** கலக்துணர்க்துங் காதலர்க் கண்டாற் புலக்துணராய் பொய்க்காய்வு காய்தியென் னெஞ்சு (சு)

My heart, false is the fire that ourns; thou caust not wrath maintain, If thou thy love behold, embracing, soothing all thy pain.

1247. காமம் விடுவொன்றே நாண்டிடு நன்னெஞ்சே யானே பொறேனிவ் விரண்டு (எ)

Or bid thy love, or bid thy shame depart; For me, I cannot bear them both, my worthy heart!

1248. பரிக்தவர் கலகாசென் றேங்கிப் பிரிக்தவர் பின்செல்வாய் பேதையென் கெக்நசு (அ)

Thou art befooled, my heart, thou followest him who flees from thee; And still thou yearning criest: 'He will nor pity show nor love to me.'

1249. உள்ளத்தார் காத லவராக வுள்ளி <sup>ஒ</sup> யாருழைச் சேறியென் னெஞ்சு (கூ)

My heart! my lover lives within my mind; Roaming, whom dost thou think to find?

1250. துன்னுக் துறங்காரை கெஞ்சத் துடையேமா வின்னு மிழ்ச்துங்களின் (௰)

If I should keep in mind the man who utterly renounces me, My soul must suffer further loss of dignity.

# CHAPTER CXXVI. அதி. கஉகு.

நிறையழிதல்.—Reserve overcome.

1251. காமக் கணிச்சி யுடைக்கு நிறையென்னு நானுத்தாழ் வீழ்த்த கதவு (க)

The princess has long repressed her feelings. She resolves to implore his return, and says:

Of womanly reserve love's axe breaks through the door, Barred by the bolt of shame before.

1252. காம மெனவொன்*ளு* கண்ணின்றென் னெஞ்ச*க்கை* யாமத்து மாளுக் தொழில் (உ)

What men call love is the one thing of merciless power; It gives my soul no rest, e'en in the midnight hour.

1253. மறைப்பேன்மற் காமத்தை யானே குறிப்பின்றித் தும்மற்போற் ருேன்றி விடும் (டி)

I would my love conceal, but like a sneeze It shows itself, and gives no warning sign.

1254. கிறையுடையே னென்பேன்மன் யானேவென் காம மறையிறர்து மன்று படும் (ச)

In womanly reserve I deemed myself beyond assail; But love will come abroad, and casts away the veil. 1255. செற்மூர்பின் செல்லாப் பெருந்தகைமை காமகோ யுற்மு சறிவப்தான் றன்று (இ)

The dignity that seeks not him who acts as foe, Is the one thing that loving heart can never know.

1256. செற்கவர் பின்சேறல் வேண்டி யனித்தரோ வெற்றென்னே யுற்ற துயர் (கூ)

My grief how full of grace, I pray you see! It seeks to follow him that hateth me.

1257. நாணென வொன்*ளு வறியல*ங் காமத்தாற் பேணியார் பெட்ப செயின் (ஏ)

No sense of shame my gladdened mind shall prove, When he returns my lenging heart to bless with love.

1258. பன்மாயச் கள்வன் பணிமொழி யன்*டூ*ரும் பெண்மை யுடைக்கும் படை (அ)

The words of that deceiver, versed in every wily art,

Are instruments that break through every guard of woman's heart!

1259. புலப்ப லெனச்சென்றேன் புல்ளினே னெஞ்சங் கலத்த <u>அ</u>அவது கண்டு (கூ)

'I'll shun his greeting'; saying thus with pride away I went: I held him in my arms, for straight I felt my heart relent.

1260. நிணந்திரி விட்டன்ன நெஞ்சிஞர்ச் குண்டோ புணர்ந்தூடி நிற்பே மெனல் (லி)

'We'll stand aloof and then embrace': is this for them to say, Whose hearts are as the fat that in the blaze dissolves away?

# CHAPTER CXXVII. அதி. சுஉன்.

அவர்வயின் வி தும்பல்.—Mutual Desire.

I.—Sho.

1261. வாளற்றுப் புற்கென்ற கண்ணு மவர்சென்ற நாளொற்றித் தேய்ந்த விரல் (க)

My eyes have lost their brightness, sight is dimmed, my fingers worn, With noting on the wall the days since I was left forlorn.

1262. இலங்கிழா யின்று மறப்பினென் மேண்மேற் கலங்கழியுங் காரிகை ரீத்து (உ)

O thou with gleaming jewels decked, could I forget for this one day, Henceforth these bracelets from my arms will slip, my beauty worn away.

1263. உரனசுை அள்ளக் துணேயாகச் சென்றுர் வானசை இயின்னு முளேன் (m) On victory intent, His mind sole company he went; And I yet life sustain, And long to see his face again! 1264. கூடிய காமம் பிரிந்தார் வரவுள்ளிக் கோடுகொ டே அமென் னெஞ்சு (æ) <sup>3</sup> He comes again, who left my side, and I shall taste love's joy,'--My heart with rapture swells, when thoughts like these my mind employ. 1265. காண்கமற் கொண்களேக் கண்ணூக் கண்டபி (6) னீங்குமென் மென்*ரேட்* பசப்பு O let me see my spouse again and sate these longing eyes! That instant from my wasted frame all pallor flies. 1266. வருகமற் கொண்க ணெருநாட் பருகுவன் பைதனே யெல்லாங் கெட ( 4,, ) O let my spouse but come again to me one day! I'll drink that nectar: wasting grief shall flee away. 1267. புலப்பேன்கொல் புல்லுவேன் கொல்லோ கலப்பேன்கொல் கண்ணன்ன கேளிர் வரின் (67) Shall I draw back, or yield myself, or shall both mingled be, When he returns, my spouse, dear as these eyes to me. II.—He. 1268. வி?ுகலந்து வென்றீசு வேந்தன் **மீனைகலர் உ** மாலே யயர்கம் விருர்தா (iii) O would my king would fight, o'ercome, divide the spoil; At home, to-night, the banquet spread should crown the toil. 1269. ஒருகா ளெழுகாள்போற் செல்லுஞ்சேட் பென்முர் வருநாள்வைத் தேங்கு பவர்க்கு (*5*50)

1270. பெறினென்றைப் பெற்றக்கா லெனனு முறினென்று முள்ள முடைக்துக்கக் கால் (மி) What's my return, the meeting hour, the wished-for greeting worth,

What's my return, the meeting hour, the wished-for greeting wort. If she heart-broken lie, with all her life poured forth?

One day will seem like seven, to those who watch and yearn For that glad day when wanderers from afar return.

### CHAPTER CXXVIII. அதி. கஉஅ.

குறிப்பறிவுறுத்தல்.—The Reading of the Signs.

1271. கரப்பினுங் கையிகர் தொல்லாஙின் துண்க ணுரைக்க அ*று*வதொன் துண்டு (க)

She cannot hide her dread of his departure. He reads the sign, and says:

Thou hid'st it, yet thing eye, disdaining all restraint, Something, I know not what, would utter of complaint.

1272. கண்ணிறைக்க காரிகைக் காம்போதோட் பேறைக்குப் பெண்ணிறைக்க சிர்மை பெரிது (உ)

The simple one whose beauty fills mine eye, whose shoulders curve Like bambi stem, hath all a woman's modest sweet reserve.

1273. மணியிற் றிகழ்தரு நூல்போன் மடக்கை யணியிற் றிகழ்வதொன் அண்டு (ரு.)

As through the crystal beads is seen the thread on which they 're strung, So in her beauty gleams some thought that cannot find a tongue.

1274. முகைமொக்கு ஞள்ளது நாற்றம்போல் பேதை நகைமொக்கு ளுள்ளதொன் அண்டு (அ)

As fragrance in the opening bud, some secret lies Concealed in budding smile of this dear damsel's eyes.

1275. செறிதொடி செய்திறந்த கள்ள முறுதுயர் தீர்க்கு மருந்தொன் அடைத்து (மு)

The secret wiles of her with thronging armlets decked, Are medicines by which my rising grief is checked.

1276. பெரிதாற்றிப் பெட்பக் கலத்த லெரிதாற்றி யன்பின்மை சூழ்வ தாடைத்து (கூ)

He cannot hide the sadness he feels as he departs. She reads the sign, and says:

While lovingly embracing me, his heart is only grieved: It makes me think that I again shall live of love bereaved.

1277. தண்ணக் துறைவன் றணக்தமை கம்மினு முன்ன முணர்க்த வளே (எ)

My severance from the lord of this cool shore, My very armlets told me long before.

1278. கெருநற்றுச் சென்முரெங் காதலர் யாமு மெழுநாளே மேனி பசந்து (அ)

My loved one left me, was it yesterday? Days seven my pallid body wastes away! 1279. தொடிகோக்கி மென்றேளு கோக்கி யடிகோக்கி யஃதாண் டவள்செய் தது (கூ)

She would join him, but shrinks from proposing it. Her companion reads the sign, and says:

She viewed her tender arms, she viewed the armlets from them slid; She viewed her feet: all this the lady did.

1280. பெண்ணிறை பெண்மை யுடைத்தென்ப கண்ணிறை காமரோய் சொல்லி யிரவு (ம்) He is overcome.

To show by eye the pain of love, and for relief to pray, Is womanhood's most womanly device, wen say.

#### CHAPTER CXXIX. அதி. கஉக.

புணர்ச்சிவிதம்பல்.—Desire for Reunion.

1281. உள்ளக் களித்தலுங் காண மகிழ்தலுங் குற்குக்கில் காமத்திற்குண்டு (க)

She answers the question—Why are you not angry with him who, unmindful of you, is preparing for departure:

Gladness at the thought, rejoicing at the sight, Not palm-tree wine, but love, yields such delight.

1282. திணேத்துணேயு மூடாமை வேண்டும் பிணத்துணேயுங் காம நிறைய வரின் (உ)

When as palmyra tall, fulness of perfect love we gain, Distrust can find no place small as the millet grain.

1283. பேணுது பெட்பவே செய்யினுங் கொண்கணக் காணு தமையல கண் (கூ)

Although, his will his only law, he lightly value me, My heart knows no repose unless my lord I see.

1284. ஊடற்கட் சென்றேன்மற் ளுேழி யதும**றக்து** கூடற்கட் சென்றதென் னெஞ்சு (ச)

My friend, I went prepared to show a cool disdain; My heart, forgetting all, could not its love restrain.

1285. எழுதுங்காற் கோல்காணுக் கண்ணேபோற் கொண்கள் பழிகாணேன் கண்ட விடத்து (இ)

The eye sees not the rod that paints it; nor can I See any fault, when I behold my husband nigh.

1286. காணுங்காற் காணேன் றவளுய காணுக்காற் காணேன் அவறல் லவை (கூ)

When him I see, to all his faults I'm blind; But when I see him not, nothing but faults I find.

1287. உய்த்த லறிக்து புனல்பாய் புவடோபோற் பொய்த்த லறிக்தேன் புலக்து (எ)

As those of rescue sure, who plunge into the stream, So did I anger feign, though it must falsehood seem?

To drunkards; traitor, so to me that breast of thine!

1288. இளித்தக்க வின்னு செயினுங் களித்தார்க்குக் கள்ளற்றே கள்வைகின் மார்பு (அ), Though shameful ill it works, dear is the palm-tree wine

1289. மலரினு மெல்லிது காமஞ் சிலரதன் செவ்வி தஃலப்படு வார் (கூ)

He muses:

Love is tender as an opening flower. In season due To gain its perfect bliss is rapture known to few.

1290. கண்ணிற் அனிக்கே கலங்கிறைவ் புல்றுக வென்னினைக் கோன்பிதைப் புற்று (மி

Her eye, as I drew nigh one day, with anger shone; By love o'erpowered, her tenderness surpassed my own.

[Comp. 1284.]

### CHAPTER CXXX. A.G. 4 ft. o.

தெஞ்சொடுபுலத்தல்.—Expostulation with Oneself.

1291. அவர்கெஞ் சவர்க்காதல் கண்டு மெவனெஞ்சே சியமக் காகா தது (க)

You see his heart is his alone: O heart, why not be all my own?

1292. உருஅதவர்க்கண்ட கண்ணு மவரைச் செருமெனச் சேறியென் னெஞ்சு (உ)

'Tis plain, my heart, that he 's estranged from thee; Why go to him as though he were not enemy?

| 1298. கெட்டார்க்கு கட்டாரில லென்பதோ கெஞ்சேகி<br>பெட்டாங் கவர்பின் செலல்<br>'The ruined have no friends,' they say; and so, my heart,<br>To follow him, at thy desire, from me thou dost depart.               | ( <i>f</i> L)        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 1294. இனியன்ன நின்னேடு சூழ்வார்யார் கெஞ்சே<br>துனிசெய்து துவ்வாய்காண் மற்று<br>'See, thou first show offended pride, and then submit,' I bade;<br>Henceforth such council who will share with thee, my neart? | ( <i>s</i> )         |
| 1295. பெருஅமை யஞ்சும் பெறிற்பிரி வஞ்சு<br>மருஅ விடும்பைத் தென் னெஞ்சு<br>I fear I shall not gain, I fear to lose him when I gain;<br>And thus my heart endures unceasing pain.                                | (ଜ)                  |
| 1296. தனியே பிருந்து நிணத்தக்கா வென்னேக்<br>தெனிய விருந்ததென் னெஞ்சு<br>My heart consumes me when I ponder lone,<br>And all my lover's cruelty bemoan.                                                        | (. <del>3</del> ,, ) |
| 1297. நானு மறந்தே னவர்மறக் சுல்லாவென்<br>மாணு மடகுக்குசிற் பட்டு<br>Fall'n neath the sway of this ignoble foolish heart,<br>Which will not him forget, I have forgotten shame.                                | (ল)                  |
| 1298. எள்ளி னிளிவா மென்றெண்டையெள்பிற<br>முள்ளு முயிர்க்காத கொஞ்சு<br>If I contemn him, then disgrace waits me evermore;<br>My soul that seeks to live his virtues numbers o'er.                               | ( <i>:</i> 4)        |
| 1299. துன்பத்திற் கியாரே துணேயாவார் காமுடைய<br>கெஞ்சர் தேணேயல் வழி<br>And who will aid me in my hour of grief,<br>If my own heart comes not to my relief?                                                     | (.T <sub>50</sub> )  |
| 1300. தஞ்சக் தமரல்ல ரேதிலார் தாமுடைய<br>கெஞ்சக் தமரல் வழி                                                                                                                                                     | ( <sub>®</sub> )     |

A trifle is unfriendliness by aliens shown, When our own heart itself is not our own!

23

#### CHAPTER CXXXI. அதி. கடகை.

#### புலவி.—Pouting.

1301. புல்லா தொருஅப் புலத்தை யவருஅ ம**ல்ல**னேய் காண்கஞ் சுறிது (க) Be still reserved, decline his proferred love, A little while his sore distress we'll prove. 1302. உப்பமைந்த தற்முற் புலவி யதுசிறிது (a.) **மிக்கற்**ு னீன விடெல் A cool reserve is like the salt that seasors well the mess Too long maintained, 'tis like the salt's excess. 1803. அலக்காரை யல்லனேய் செய்தற்முற் நம்மைப் புலந்தாரைப் புல்லா விடல் (/h\_) 'Tis heaping griefs on those whose hearts are grieved; To leave the grieving one without a fond embrace. 1304. ஊடி யவரை புணர்த்தாமை (ታ) **வா**டியை வள் ாசி முதலரிக் தேற்*று* To use no kind conciliating art when lover grieves, Is cutting out the root of tender winding plant that droops. 1805. நலத்தகை நல்லவர்க் கேஎர் புலத்தகை பூவன்ன கண்ணு சகத்து (**@**) Even to men of good and worthy mind, the petulance Of wives with flowery eyes lacks not a lovely grace. 1306. தானியும் புலவியு மில்லாயிற் காமங் கனியுங் கருக்காயு மற்று ( *a*\_n ) Love without hatred is as ripened fruit; Without some lesser strife, fruit immature. 1307. ஊடலி னுண்டாங் கோர்துன்பம் புணர்வது நீடுவ தன்றுகொ லென்று (எ)் A lovers' quarrel brings its pain, when mind afraid Asks doubtful, 'Will reunion sweet be long delayed?' 1308. கோத லெவன்மற்று கொத்தாரென் றஃதறியுங்

(21)

காதல ரில்லா வழி

What good can grieving do, when none who love Are there to know the grief thy soul endures? 1309. நீரு நிழல நினிதே புலஙியும் வீழுநர் கண்ணே மினிறு (க)

Water is pleasant in the cooling shade; So coolness for a time with those we love.

1310. ஊட இணங்க விடுவாரோ டென்னெக்குசங் கூடுவே மென்ப தவா (ம்)

Of her who leaves me thus in variance languishing, To think within my heart with love is fond desire.

#### CHAPTER CXXXII. A.B. B. 2.

### புலவிதுணக்கம்.- Friened Anger.

L. She

1311. பெண்ணியலா செலலாருங கண்ணிற் பொதுவுண்பர் கண்ணேன் பரத்தமின் மார்பு (க)

> From thy regard all womankind Enjoys an equal grace; O thou of wandering fickle mind, I shrink from thine embrace!

1312. ஊடி யிருக்கோமாத துமமிஞர் யாக்தம்மை. லிடுவாழ் கென்பாக் கறிக்து (உ)

One day we silent sulked; he sneezed:
The reason well I knew;
He thought that I, to speak well pleased,
Would say, 'Long life to you!'

II. --Ue.

1313. கோட்டுப்பூச் சூடினுங் காயு மொருத்தியைக் காடடிய சூடின் பென்ற

I wreathed with flowers one day my brow,
The angry tempest lowers;
She cries, 'Pray, for what woman now
Do you put on your flowers?

'I love you more than all beside,'
'Twas thus I gently spoke;
'What all, what all?' she instant cried,
And all her anger woke.

1315. இம்மைப் பிறப்பிற் பிரியல வென்றேஞக் கண்ணிறை நீர்கொண் டனள் (G)) 'While here I live, I leave you not,' I said to calm her fears. She cried, 'There, then, I read your thought'; And straight dissolved in tears. 1316. உள்ளினே வென்றேன்மற் றென்மறந்தி சென்றேன்னேப் புல்லாள் புலத்தக்கனள்  $(\sigma_n)$ 'Each day I called to mind your charms.' 'O, then, you had forgot,' She cried, and then her opened arms, Forthwith embraced me not. 1317. வழுத்தினு டும்மினே குகவழித் தழுதாள் யாருள்ளித் தும்மினி பென்து (61) She hailed me when I sneezed one day; But straight with anger seized, She cried, 'Who was the woman, pray, Thinking of whom you sneezed?' 1318. தம்முச் செறுப்ப வழுதா ணுமருள்ள லெம்மை மறைத்திரோ வென்று (PL) And so next time I checked my sneeze; She forthwith wept and cried, (That woman difficult to please,) 'Your thoughts from me you hide.' 1319. தன்னே யுணர்த் இலங்காயும் பிறர்க்கு கி ரிக்கோ ராகுதி சென்று (Ja) I then began to soothe and coax, To calm her jealous mind; 'I see,' quoth she, 'to other folks How you are wondrous kind.'

1320. சி*ணத்திருந்து* கோக்தினுங் காயு **மீனத்து** நீர் யர்ருள்ளி கோக்கினீ செல்று  $(\omega)$ 

> I silent sat, but thought the more, And gazed on her. Then she Cried out, " While thus you eye me o'er, Tell me whose form you see.'

## CHAPTER CXXXIII. அதி. கடிடு.

# 22 \_ @ @ .- The Pleasures of 'Temporary Variance.'

I .- She, in answer to the question, Why do you pout?

Although there be no fault in him, the sweetness of his love Hath power in me a fretful jealousy to move.

My 'anger feigned' gives but a little pain; And when affection droops, it makes it bloom again.

Is there a bliss in any world more utterly divine, Than 'coyness' gives, when hearts as earth and water join?

Within the 'anger feigned,' that close love's tie doth bind, A weapon lurks, which quite breaks down my mind.

IL-He consoles himself, since reconciliation makes amonds.

Though free from fault, from loved one's tender arms. To be estranged awhile hath its own special charms.

'Tis sweeter to digest your food than 'tis to cat; In love, than union's self is anger feigned more sweet.

In lovers' quartels, 'tis the one that first gives way, That in re-union's joy as seen to win the day.

1328. ஊடிப் பெறுகுவங் கொல்லோ நுதல்வியர்ப்பக் கூடவிற் *மூேன்*றிய வுப்பூ

And shall we ever more the sweetness know of that embrac. With dewy brow; to which 'feigned anger' lent its piquant grace.

1329. ஊடுக மன்னே வொளியிழை யாமிரப்ப நீடுக மன்னே விரா (கூ)

Let her, whose jewels brightly shine, aversion feign! That I may still plead on, O night, prolong thy reign!

1330. ஊடுதல் காமத்நிற் கின்ப மகுற்கின்பங் கூடி முயங்கப் பெறின் (மி)

A 'feigned aversion' coy to pleasure gives a zest; The pleasure's crowned when breast is clasped to breast.

கற்பியன் முற்றும்.

THE END OF THE SECTION ON 'WEDDED LOVE.

காமத்துப்பான் முற்றும்.

THE END OF BOOK III. ON LOVE.

THE END OF THE KURRAL. இருக்குறண் முற்றிற்று

## NOTE 8.

#### CHAPTER I.

ALL Tamil compositions must begin with an invocation. Here the invocation is a whole decade, and forms a main topic of the work—its creed.

The following is a summary of this chapter, according to the Commentary:—

- 1.-1. God is first in the world.
- II.—2. The end of learning is the worship of the only Wise.

[This also satisfies the condition that an author should state in the beginning of a book the benefit to be gained by its study.]

- III.—The benefits of true devotion:
  - 3. The devout worshipper shall enjoy prolonged felicity in some higher sphere;
    - 4. He shall be delivered from all evil;
    - 5. He shall escape from the results of action, good and bad;
    - 6. He shall enjoy prolonged felicity in this world.
- IV.—The evil results of ungodliness:
  - 7. The undevout man has no relief from heart-sorrow;
  - 8. He has no aid in the midst of the sea of evil;
  - 9. His whole existence is null and void.
- V.—The devout and undevout contrasted:
  - 10. These shall escape from endless transmigrations: those shall not.
- Verse 1. Comp. Bhagavatyîtâ, x. 33, aksharânîm akaro'smi: 'inter elementa sum littera A.' பகவன்=S. bhagavân, occurs in Manu, 1. 6, with swayambhu, 'self-existent,' as its attribute. ஆக implies this. 'The masc. term. brings out the Personality of the Deity, which கடவுள் does not.

Ellis translates :

'As ranked in every alphabet the first,
The self-same vowel stands, so in all worlds
. Th' eternal God is chief.'

. The eternal God is chief.

Beschi: 'Literae emues principium habent literam A:
Mundus principium habet numen primordiale.'

Graul: 'A als Erstes haben alle Buchstaben;
Den Urseligen als Eestes hat die Welt.'

In the Naunal, v. 73, 76, it is said that of is first of letters by 'eminence and affinity'; and the explanation given is that it is 'mere sound, purpose of someway, and the first sound uttered by infants when they are born. It is produced by the mere opening of the mouth and expiration. All other vowels are modifications of it; it is the first cause of all others.' The Com. says that, from the visible world comes the knowledge of the invisible God, and this by intuition, not by any artificial means. He seems to interpret the latter clause thus: 'the idea of the Supreme is the first impression the world produces in the reflecting mind.'

2. 'The purely wise One.' This was = S. paramarihatas. [Comp. Wilson's Vishan Puraya, bk. I. ch. ii. p. 8.] His knowledge is of the actual truth, not tinged by any medium of transmission, immediately His own.

Ellis: 'What is the fruit that human knowledge gives,
If at the feet of Him who is pure knowledge
Due reverence be not paid?'

Beschi: 'Plurima didicisse quid, amice, proderit, nisi verearis bonos ejus pedes, qui puram scientiam habet; i.e. se. ab omni errore defaecatum.'

3. The Jain deity Arugan is represented as standing on a lotus flower. Perhaps the main idea here is the Omnipresence of the Deity (Psa. exxxix.). It is a poet—a true poet—that speaks, and he seems to say: 'It is the foot-fall of God that makes His creation rejoice and put forth its flowers, as It rests on each "spirit's folded bloom."'

'Above the earth' may be 'on the earth'; the Tami! admits of either. Beschi says: 'Qui adhaerent venerabilibus pedibus illius qui supra flores graditur in loco terrae superiori diu vivet; id est, qui veretur eum qui floribus venustatem tribuit in caelo aeternum beabitur.'

Graul interprets: 'Supra terram diu vivent (antequam novam suscipient migrationem).' Each has read something into the text. I most ancient Tamil commentator says: 'Without decay in the wor of relinquishment, above all worlds, he shall flourish.'

Ellis translates, or paraphrases and adapts, the whole couplet thus:—

'They who adore His sacred feet, whose grace Gladdens with sudden thrill the fervent heart, High o'er the earth shall soar to endless joy.'

There is an inconsistency in the Tamil poet's conception of the invisible world; much the same as that which meets us in Vergil's Sixth Æneid. The 'Pythagorean' philosophy of transmigration 'is a sublime one, and well adapted for poetry; but it is quite incompatible with the conception that pervades the rest of the description of the lower (upper) world.' See Conington's Introduction.

Nor must we expect consistency and firm treatment of such subjects in a 'seeker after truth'—a poet, too. The poet wanders 'in shadowy thoroughfares of thought,' and tells us of his visions as they appear. There is a manual for classification, as if human souls—and especially the souls of true poets, to whom God has given the 'vision and the faculty divine'—could all be arranged in genus and species like so many shells!

Our poet serzes upon each form and phrase that has anything of truth and beauty, but the life he breathes into it is his own: the harp may be the old one of 'ten strings'; the song is a 'new song.'

4. Lit. 'Sorrow never assails those who have drawn nigh to the foot of Him who is free from desire and aversion.'

He desires not, for there is no want to be supplied. He has no aversion, for nothing can enter the sphere of His Being that troubles.

If from his Christian friends the sage had obtained any knowledge of the life of Christ, we might imagine him referring to her who chose the 'better part' sitting at the Master's feet; and to that other (if indeed another) who would have touched His feet; and to the many who found help and healing there.

Ellis: 'To Him, whom no affection moves, nor hate,
Those constant in obedience, from all ill
In this world and the next are free.'

The Com. says: 'The sorrows of birth.' These are threefold: (1) from oneself; (2) from others; (3) from God.

Beschi: 'Qui adhaeserit pedibus illius in quo cupiditas et aversio locum non habent, perpetuo ab hujus mundi malis immunis erit.'

5. Ellis: 'Those who delight with fervent mind to praise
The true and only Lord of heav'n and earth,
No false ideas of right and wrong can cloud.'

Beschi: 'Mala opera cum bonis mixta qua inducit falsa rerum apprehensio, non adhaerebunt ei, qui cupiscit laudem cum vera Dei notione connexam; i.e. qui veram habet Dei notionem plurimas falsas idaeas corriget, ex quibus mala opera sequi solent.'

Every form of Hindû faith—orthodox and unorthodox—regards action as evil. The word môksha, and its equivalent Tamil vidu, and the specially Buddhist nirvâna, point to the same thing, though with characteristic differences.

We, too, regarding life as a probation, contemplating the coming judgment to be passed upon all actions, 'whether they be good, or whether they be evil,' feeling how we see all things, duties among the rest, as 'through a glass darkly,' and anticipating the time when we hope we shall see 'the King in His beauty, and behold the land of far-off places'—we, I ay, can understand that the poet may have risen in thought above the mere technicalities of any of the systems, into the heart of which his poet's eye penetrated.

Two kinds of action, good deeds and cvil deeds.

'Darkness,' for they are the results of ignorance: all action is blind.

True, since men define God and praise Him erroneously. The devout are 'those who desire the praise'—who with hearty desire offer praise—'which is connected with reality.' This may mean true notions of God, or 'a true and sincere mind.' It is the 'worship in spirit and in truth' of a greater Master.

6. Ellis: 'Those who pursue the path of His true law,
Who is of sensual organs void, in Heav'n
Shall dwell in never-ending bliss.'

Beschi: 'Qui non aberrat a recto et errori non obnoxio tramite, i.c. doctrina illius, qui caret quinque iis affectibus, qui quinque sensuum via in animum irrepere solent, aeternum beatus erit.'

The five organs of sense. Comp. 7.

The Jain deity Arugan, called *cinendra*='Lord of wrath,' may be referred to. It may be 'who has extinguished them *in himself*' (see 25); or, 'who extinguishes them in others': 'whose grace extinguishes in *others* the fires of sensual passion.'

7. The phrase-epithet 'to whom none is like,' relates, as Ellis says (as do all others in this Chap.), to the ஆதிபகவன் of the first couplet: 'the Eternal, Adorable One, whom no symbol can express and no form design.'

Horace, Odes, Book I. xii. 18:

'Nec viget quidquam simile aut secundum.'

Comp. Aeschy. Agam. 163-66:

Οὺκ ἔχω προςεικάσαι πάντ' ἐπισταθμωμενος Πλην Διὸς, εἰ τὸ μάταν ἀπὸ φροντίδος ἄχθος Χρη βαλείν ἐτητύμως.

Ellis:

'The auxious mind against corroding thought No refuge bath, save at the sacred feet Of Him to whom no refuge is.'

Beschi: 'Non adhaeseris pedibus illias, qui sibi similem non habet, difficile erit animi anxietatem sedare.'

Ellis says rightly similem should be similitudinem.

8. Ellis: 'Hard is the transit of this sea of vice,
Save by that Being's gracious aid, who is
Himself a sea of virtue.'

Beschi: 'Nisi adhaeseris pedibus illius, qui mare virtutum est, difficile erit aliud mare, quod extra illum est (nempe hoc miscrum pelagus) trajicere.'

The word and âri, 'sea,' is also translated 'circle': 'ocean mirrours rounded large.' The idea may be here the 'whole round of existence.' Moore's poem is quite in the spirit of South Indian poetry:

'Poor wanderers of a stormy day From wave to wave we're driven.'

Comp. Dante, Paradiso, 1.:

'Per lo gran mar dell' essere.'

The periphrasis for God here is especially fine: அறவாழியந்தணன் 'arravariyantanan'=

'Virtue's sea, the fair and loving one.'

It seems to be a near approach to the Christian announcement, 'God is Love'; and then 'drawing near to His feet' must mean a lowly love of Him.

Thus Tiruvalluvar founds his system on Love. In speaking of the householder, he insists (Ch. viii.) on heartfelt affection as the very life of man. The ascetic, too, must have a benevolent love of all men (Ch. xxv.) as the foundation of all. The poet approaches the subject of man's duty in many ways:

'But love is the fountain of all.'

Ellis: 'Of virtue void, as is the palsied sense,
 The head must be, that bows not at His feet,
 Whose eight-fold attributes pervade the world.'

Beschi: 'Nullius est emolumentum caput non venerans Deum; non

secus ac sensus suum objectum non percipiens. (Caput non venerans Deum, perinde est ut oculus caecus.)'

It is impossible to decide what 'eight qualities' or attributes the poet refers to. The Com. says: (1) self-existence; (2) essential purity; (3) intuitive wisdom; (4) infinite intelligence; (5) essential freedom from all bonds; (6) infinite grace; (7) omnipotence; (8) infinite enjoyment.

It is significant, as Ellis remarks, that every Hindû enumeration omits justice as one of the attributes of God.

It has not been noticed that eight 'qualities' of the Supreme have been in some way mentioned or referred to by the poet in the eight preceding couplets. I conclude that these may be the eight to which he now refers. They are: (1) eternity (at least a parteante); (2) wisdom; (3) omnipresence; (4) happiness; (5) power (the King); (6) purity; (7) immateriality; (8) love.

10. Ellis: 'Of those who swim the wide extended sea Of mortal birth, none ever can escape, But those who to the feet of God adhere.'

Beschi: 'Hoe vastum miseriarum pelagus in quo nati sumus in illud natantes non trajicient, nisi qui Dei pedibus adhaeserint.'

Here we have the doctrine of the metempsychosis:

'Eternal process moving on, From state to state the spirit walks.'

The end is absorption into the Divine Essence. This seems, here, at least, to be the poet's 'further bank,' to which he attains after swimming over the 'sea of birth.' Our English poet's instinct is truer:—

'That each, who seems a separate whole,
Should move his rounds, and fusing all
The skirts of self again, should fall
Remerging in the general soul;
Is faith as vague as all unsweet;
Eternal form shall still divide
The eternal soul from all beside;
And I shall know him when we meet.

In Memoriam, XLXI.

ĺ

The epithets applied to God in Ch. 1. are various. These are:-

- (i.) 'The eternal (first) adorable one'; ஆதி பகவன்.
- (ii.) 'He who hath pure knowledge"; வால் அறிவன்.
- (iii.) 'He who hath moved (as a breath of air) over the flower (of the expanded soul)'; மலர்மிசை ஏகிருன்.
- (iv.) 'He to whom is neither desire nor aversion' [qy. Lucretius: ' Deos secure agere aevom']; வேண்டுதல் வேண்டாமை இலான்.

NOTES. 189

- (v.) and (x.) 'The Lord'; இறைவன.
- (vi.) 'He who has destroyed the gates of the five senses' [? 'without parts or passions']; பொறி வாயில் ஐந்தவித்தான.
- (vii.) 'He to whom no likeness is' ['nec viget quidquam simile aut secundum']; தனக்குவமை இல்லாதான்.
- (viii.) 'The ocean of virtue, beautiful and gracious one'; அறவாழி அந்தணன்.
  - (ix.) 'He who possesses eight attributes.'

The eclectic poet has selected, I suppose, the choicest epithets existing in the language, and several which admit of being explained in various senses.

There is—and the poet intended this—anythe room for men of many systems to import into these verses, under the guise of commentaries, their own dogmas. The ten great Tamil commentators, belonging to as many systems, have done this—ith much ingenuity.

Ellis sees in them an calightened and subline monotheism. To Beschi they were exponents of the Christian theology; and, without doubt, Christian influences most affected him.

The Jains, delighted with his skilful appropriation of one or two beautiful terms from their writings, claim him as their hand.

It may be allowable to say that we see in Tir uvalu var a note, truth-loving, and devout man, feeling in the dari trues after God, is haply he might find Him.

The language in which alone the poet explains and attitude of the true worshipper is worthy of all constant in 2-10 the same idea is expressed—that of drawing near to work apping at, the foot of God, the idea being that of profoundest, must loving, clinging humility.

#### CHAPTER II.

It seems strange to European readers that the introductory chapter on God should be followed by one on Rain. This is very usual, however, in Tamil compositions, the idea being (as the Com. says) that neither virtue, wealth, nor pleasure could exist without rain. The connection is seen in Acts xiv. 17: 'Nevertheless He left not Himself without a witness, in that He did good, and gave us rain from heaven, and fruitful seasons, filling our hearts with food and gladness.' In-Bhagavatgita, III. 14, it is said: 'All things which have life are produced from bread which they eat; bread is produced from rain; rain from divine worship, and divine worship from good works.' [Tam. trans. III. 9.]

The word van or vin (which in Tamil signifies 'sky,' 'rain') may be a corruption of varuna, 'the investing sky' in the old Aryan mythology.

11. Ellis: 'As by abundant rain the world subsists,
Life's sole clixir in this fluid know.'

Beschi: Cum pluvia indeficienter pluens faciat mundum subsistere, puedadum est cam orbi esse vitale pharmacum. Mundi subsistantia est hominum vitae, quae sine pluviâ servari nequit.'

The idea of this couplet is an obvious one: 'rain gives life to all creation, revives the dying vegetation, restores life to what seems dead.' Anyone who has seen an Indian district suffering from drought, and noted the instantaneous change in the aspect of all living things when the long-expected rain has fallen, will understand the poet's feeling: 'rain is the clixir of immortality to the whole earth.' (See Ellis.)

12. 'It slakes men's thirst, and it causes food to spring from the carth.'

Beschi: 'Pluvia non modo pluit ut comedentibus varia alimenta subministret, sed etiam ut ipsa comedentibus alimentum est. Pluviam namque aquam bibimus.'

13. Ellis: 'When clouds, deceiving hope, withhold their stores, Around the sea-girt earth gaunt famine stalks.'

Beschi: 'Si pluvia sistendo, spem fallat; fames in mundo sistens vexabit vastam hanc terram quam mare alluit.'

Lit. 'If the cloud standing (in the sky) deceive (by not falling in rain to the earth), hunger will afflict, standing in the midst of the widespread earth, though (this earth is) surrounded by an expanse of waters.'

The clouds charged with moisture stand over the hills, big with the promise of fertilizing showers. If they remain there, and do not fulfil their promise, the earth, though surrounded by vast oceans of water, must fall a prey to all the miseries of famine.

During the disastrous droughts in 1880, each day heavy clouds collected and hung over the Maisûr province; but strong winds from the west arose and bore them away in the direction of the sea, leaving the broad fields dry and parched, and abandoning multitudes to misery and death by famine. Those who have seen something like this can understand the force of this couplet.

In the Naladi (269) the poet thus applies the idea of this sad waste of rain:--

'While in th' unripened ear the golden grain is parched,
The heavens with lightnings gleaming pour their treasures forth
Upon the sea! When silly men gain ample wealth,
So are their liberal gifts bestowed!'

பொன்னிறச் செந்நெற் பொதியொடு பீள்வாட மின்னெளிர் வாணம் கடலுள்ளுங் கான்றுகுக்கும்; வெண்மை யுடையார் விழுச்செல்வம் எய்றியத்தால் வண்மையும் அன்னை தகைத்து

### As in As you like it:

'Thou mak'st a testament,

As worldlings do, giving thy sum of more To that which had too much'

14. Agriculture is the great employment of the Tamil people; it ceases when rains fail. Comp. Ch. crv.

Ellis: 'The fruitful toil of men and steers must cease, If cease the flow of waters from the clouds.'

Beschi: 'Neque agricolae bobus arabunt terram si minuatur subsidum aquae, quam dat pluvia.'

15. Lit. 'That which will ruin; that which will uplift, becoming a help to the ruined: all is rain.'

The destructive violence of tropical storms, and the life-giving effects of the first burst of the monsoons in India, are referred to here.

Ellis: 'It spreads destruction round; its genial aid Again revives, restores all it destroys; Such is the power of rain.'

Bescui: 'Miseros facere, et quos miseros fecit, iisdem favendo, iterum sublevare, id omne potest pluvia.'

- 16. Beschi: 'Nisi pluvia a nubibus ceciderit, tunc haud facile esset cernere viventis herbae colorem.'
- 17. Com.: 'Rain is necessary to the sea too, which itself is the source of the rain.'

Beschi: 'Et ipsum spatiosum mare suam conditionem minuet, si nubes illud minuendo illi aquam non dederint.'

18. 'Without rain no produce; without produce no worship.'

Beschi: Et ipsis Deis, qui coelum exsiccant in hac terrà non persolventur festivae solennitates et sacrificia.'

- 19 Beschi: 'Non poterunt in hoc spatioso orbe morari eleemosina et poenitentia, si pluvia desit.'
- 20. Beschi: 'Sine pluvià celsitudinem nequit quis obtinere, nec poterit quis qualiscunque ille sit (quantumvis celsus sit) absque pluvià obtinere ejusdem conservationem; si pluvia desit, ob famam quae inde sequitur nec divitiae, nec deliciae, nec scientiae acquiri possunt, et si acquisitae fuerint, non possunt servari.'

The Com. thus analyses the chapter:-

- I. 1-7. Rain is the cause of the affairs of the world going on their wonted way.
- II. 8-10. Rain is the cause of the continued existence of virtue, wealth, and pleasure on earth.

#### CHAPTER III.

With this compare Ch. xxv.-xxxvii., where the whole subject of Asceticism is dealt with. It is evident that our author did not—at least, exclusively—contemplate in this chapter a Jain saint, as has been supposed. In Jain works this latter is (1) 'lord of the world.' (This might seem to be pointed to in couplet 5.) He is (2) 'free from bodily and ceremonial acts'; (3) 'omniscient'; (1) 'supreme lord'; (5) 'god of gods'; (6) 'one who has crossed over the world' (tirthun-kûra); (7) 'possessor of a spiritual nature, free from investing sources of error'; (8) 'one entitled to the homage of gods and of men'; (9) 'victor ever all human infirmities.' (See Wilson's Hindû Sects, p. 187.)

But a Jain saint could not have 'wrath,' as in couplet 9; nor is couplet 5 quite consistent with Jain doctrines, though the poet may refer to a current story, without accepting it. Nowhere is the eelecticism of Tiruvalluvar more conspicuous than in this chapter. Every system has its ascetics, and self-denial is everywhere mighty. There is much here which may be compared with the teaching of the Christian Scriptures, and we can fancy in the Tamil verses an echo of such words as these: 'Yet have I set my king upon my holy hill'; 'Kiss the Son lest He be angry, and ye perish from the way, when His wrath is kindled but a little'; 'I have overcome the world'; 'This is the victory which overcometh the world, even your faith'; 'He that doeth the will of God abideth for ever.' Comp. also Rev. ii. 26, 27; vi. 17.

The poet's knowledge and experience would extend to the Christian establishments in Mayilâpûr, to the Buddhist works in the Vihâra Rath of Mahâmallaipura (Foulkes in Ind. Ant. vol. vii. p. 7); to Dandis and Tridandis, Yogis—probably to the Mâdhavâchâris—with their adaptations of Christian doctrines and institutions; and to the Jain monasteries. These had different institutions (orukkam) and reverenced different sacred books (panuval); while all amealing to a mysterious word' or scripture (marrai-mori). The worth and power of the whole is summed up in couplet 30.

Com. analysis:-

I. 1-3. The greatness of the 'renounced' exceeds all other greatness.

NOTES.

II 4-7. The sources of this greatness: (i.) restraint of senses (4, 5):

(ii.) ascetic practices [S. yôga], (6); (iii.) true knowledge (7) [Ch. xxxvi.]

III. 8, 9. The might of their words.

IV. 10. Their gracious disposition. [Ch. xxv.]

21. Ellis: 'A strict adherence to the rule professed,
Than do all other virtues, the devout
Exalteth more; this every code ordains.'

Beschi: 'Nulla ex scientiis dubitat concupiscere ut omnium maximum decus religiosorum a suo instituto non aberrantium.'

The Com. says: 'A strict adherence to the proper rule is true devotion (renunciation). By thus adhering to the rules of their respective castes, or positions, virtue ir creases; by increase of virtue sin is worn away; by wearing away of sin ignorance departs; by departure of ignorance the perception of the difference between things temporal and things eternal is gained, and with it a disgust at the transient pleasures of this world and the next, and a feeling of the affliction of successive births is conceived; thence comes an eager desire for vidu (release); thence comes abandonment of fruitless effort, which is cause of births, with the practice of meditation (yiga); from this true knowledge proceeds; the external bond, which is "mine," and the internal bond, which is "I," are loosed, and these two bonds are renounced with abhorrence.' [Ch. xxxv.-xxxvii.]

22. Ellis: 'To count the virtues holy men attain,

Were as to count the ghosts that from this world

Have taken flight.'

Beschi: 'Si numeres religiosorum decora perinde erit, ac si numeres mortuos ab initio mundi ad hunc diem.'

23. The two ways of 'renewed birth' and 'deliverance.'

Beschi: 'Considerando hujus et alterius vitae varias qualitates in mundo, celsissimum decus illorum, qui in hâc vitâ ornantur virtute religiosorum propriâ.'

24. Here, in somewhat obscure language, is set forth the idea of the development in the 'better world' of the virtuous soul. It is a seed which, planted in that better soil, shall grow and yield immortal fruit. The mixture of metaphor is remarkable. Comp. Náladi, 183:

'See ye sow seed whose yield in other world survives; From earth's bewilderment and meanness free your lives; Stand in your lot as wise men should; the changing hue Of things shall causeless fade, and many things be new.' ம**று மைக்கு வித்து மயலி**ன்றிச் செய்து, சிறுமைப் படாதேநீர் வாழ்மின் ; அறிஞராய்

அமாஞாயாய் நின்றுழி நின்றே; நிறட்வேறுப் கோரணட் இ**ன்றிப் பலவும் உள**ி

Ellis: 'As the hook rules the elephant, so he
In wisdom firm his sensual organs rules,
Who hopes to flourish in the soil of heaven.'

Beschi: 'Qui harpagone, qui dicitur animi robur, suos quinque sensus fraenat, semen est pro agro qui dicitur coelum [i.e. qui utitur ad suorum sensuum fraenationem animi robore, sicuti harpagone utimur ad fraenandos elephantes, semen est in terrâ custoditum, ut suo tempore in coeli agro seratur; hoc est, coelum assequatur].'

25. The story of the curse pronounced on Indra by the ascetic, referred to in this couplet, may be read by the Tamil scholar in Kamban's  $R\hat{a}m\hat{a}yanam$ ,  $B\hat{a}la-K\hat{a}ndam$ , xth Padalam, Agaliyaippadalam, 72, &c., where the beauty of the verse contrasts with the uncoutbness of the story.

Ellis: 'Let Indren say, the king who all controls
Within the expanse of heav'n, how great his power,
Who his five senses in subjection holds.'

Beschi: 'Decus illius qui quinque affectus ex quinque sensibus emanantes extinxit (i.e. mortificavit), pro se habet testimonium Indirenis coelitum regis.'

26. The Com. says the difficult things are powers acquired by the yôgi, something like those which so-called 'spiritualists' claim. I suppose the peet means the harder conquest of self and attainment of virtue.

Beschi: 'Sublimes tantum homines difficilia (uti est eni fraenatio) operantur; infimi homines ardua operari nequeunt.'

27. Comp. Náladi, 59:

'Who undisturbed, in "way of right ordained," has might To guard and guide desires and lasts that entrance find By sense-gates five, called "body, mouth, eye, nese, and car"— Unfailing he "release" shall gain.'

> டெய்**வா**ய்கண் முக்குர் செலியெனப் பேர்பெற்ற **ஐவாய் வே**ட்கை அவாலிணக் சைவாய்

கலங்காமற் காந்துக்க்கும் ஆற்றல் உடையான் விலங்காது விடு பெறும்

The five. See 6, 25, 343, 361-70.

The Com. enters into a long explanation of the sankhya doctrine regarding the five, a knowledge of which puts the whole world into the power of the ascetic. All this is quite foreign to the poet's object.

Ellis has a long discussion of this couplet. He says: 'The simple meaning of the author in this verse is, that, as it is by the senses only that the mind can derive knowledge, human knowledge of all kinds must be connected with (or must be according to the way of), the objects of sense here enumerated; he, therefore, who has a clear understanding of them, of their powers and effects, is alone complete in knowledge. Such is the contemplative sage, who, having reduced his sensual organs to entire subjection, must, beyond all others, have acquired a more perfect comprehension of the senses and their operations.'

Beschi's translation is: 'Qui quinque illa, nempe, saporem, lucem, quantitatem, sonum et odorem, cum eorum proprietatibus ac relationibus attente considerat, totum in se mundum habet (i.e. mundum totum in se mprehendit, cum nil sonsibile sit in mundo quod in illis quinque non contineatur.'

He adds: 'Exaltat hie religiosos ob contemplationem, quam mortificationi jungunt, quaque ex rerum naturalium attenta consideratione veri notitiam assequendo ad Deum facilius diriguatur.'

Ellis: 'Taste, light, touch, sound, and smell. if these be known
And with them all connected, of the world
The whole is known.'

28. Their words of benediction or of malediction are fulfilled.

Beschi: 'Decus hominum indeficientia verba habentium (nempe, religiosorum) ostendit spiritualis doctrina, quam in terra docent (ait, verba religiosorum non deficere, quia cui benedicunt felix est; cui maledicunt, indubitanter infelix invadit).'

29. Com.: 'Their excellence is a hill, for it is exalted and immoveable.' Beschi: 'Neque per unam temporis instans (?) facile crit retardare effectus maledictionum illius qui virtutum montem ascendens in culmine perseverat.'

30. For the epithet Anthanar see 8. It is applied to God, and to Brâhmans also. There is (Graul thinks) a hit at these latter, who relied more on birth than on 'fair and loving' grace of character.

The poet shows how men are to deserve a title which is given to the Supreme Himself.

Beschi: 'Religiosi vocantur andaner (quod est pulchre ornati) qui ornati incedunt affabilitate, quae omnibus pulchra est.'

#### CHAPTER IV.

This is the special introduction to Book I. The invocation, the praise of rain, and the declaration of the virtues of 'the renouncers,' introduce the whole work.

God's grace, rain which alone renders life on earth possible, and the existence of saintly sages, are as the postulates of his system.

He now asserts the value of virtue, or arram. The word, as Ellis says, has 'great latitude of meaning.' It denotes:

- (i.) VIRTUE in general.
- (ii.) Right as opposed to wrong.
- (iii.) Religious righteousness and merit accruing from religious acts.
- (iv.) Positive rights, as defined by law and custom, and their maintenance: justice.
- (v.) Charity in the abstract, and charitable acts.
- (vi.) The goddess or guardian genius of virtue (verse 77).

It is divided (taken in meaning i.) into The virtue of the householder (Ch. v.-xxiv.) and The virtue of the ascetic (Ch. xxv.-xxxvii.).

As to the teaching of this chapter, comp. the Gitâ (Ch. xviii.). Action is not to be forsaken. Ascetics are great; but in the performance of virtuous deeds men obtain their highest enjoyments and merit the greatest rewards. This chapter contains a loftier moral than any Hindû composition—at least, of earlier date. Ch. iv. of the Naladi bears the same title.

The following is the Com. analysis of the chapter:-

- I. 1. No strength like that which virtue gives.
- II. 2. Ruin from its neglect.
- III. 3. The way it must be cultivated.
- IV. 4, 5. Its true nature.
- V. 6-8. It affords unfailing assistance in other life if practised in this life.
- VI. 9. It brings present rewards.
- VII. What to do and what to shun.
- 31. The Com. thinks 'final release' and the temporary pleasures of svarga are meant.

Beschi says: 'Quodnam est homini emolumentum virtute majus, quae et eternam et temporalem felicitatem parit.' Ariel: 'Grandeur et félicité.' Graul: 'Glorie—gluck.'

Ellis: 'What more doth profit man than virtue doth,
By which felicity is given, and whence
Eternal bliss ensues?'

32. Ellis: 'No greater gain than virtue canst thou know, Than virtue to forget no greater loss.'

Beschi: 'Virtute majus emolumentum non est, nec majus damnum ejus oblivione.'

33. Com.: 'With the mind, by thinking good thoughts; with the mouth, by speaking good words; with the body, by doing good acts' [Eccles. ix. 10.]

Beschi: 'Quocunque potes modo virtuosa opera sine intermissione, in omni occasione quae se offerat, operari debes.'

34. Com.: 'Sound—made to attract the notice of others.' [Matt. vi. 2; v. 8.] Comp. Giti, xvi. 1.

Ellis: 'That which is spotless purity preserves
The mind in real virtue; al! besides
Is evanescent sound.'

Beschi: 'Ex immunitate a culpâ in animo metienda est virtus, caetera omnia conditionem habent strepitus.'

35. Gitá, xvi. 21. Comp. Ch. xvii., xxxvii., xxxi., x.

Beschi: 'Virtutis proprietas est non errare in his quatuor, nempe, invidiâ, cupiditate, irâ et malis verbis.'

36. Com.: 'When the body dies virtue will join itself to the soul and accompany it into another body.'

It is the belief of nearly all Hindûs that a man's good and evil deeds determine the state into which he passes at death, and accompany him into that new state, and influence his character and fortunes therein.

This is 'destiny,' or  $extin \hat{n}r$  (which means simply 'antiquity'—the 'old things' which have not passed away); and Tiruvalluvar, in Ch. xxxvIII. [q.v.], teaches that this presides over all action; yet, in a sense, as we shall see, man is yet man, and 'master of his fate.'

It is only when a human body is reached in the round of births, that the 'virtue' whose fruit is 'final release' can be practised; hence this mortal life is the time for prompt virtuous effort.

I add three verses, selected from many beautiful ones of similar import, out of the Naladi, where procrastination is on this ground deprecated:

(36) 'This day? That day? What day? O question not the time.

Bethink thee death behind thee waiting ever stands?

Put from you every evil thing; with all your powers

Embrace the virtue sages teach.'

இல் நாகொல், அல் நாகொல், என்று கொல், என்று பெ்ஸுறையே நின்றது கூற்றம்என் றெண்ணி, ஒருவுமின் **நீயவை, ஒல்**லும் **வகையான்** ம**ருவுமின் மாண்டார் அற**ம்! (34) 'As gain from mortal frame now reached—so hard to reach—With all thy might lay hold of virtue's lasting good.

As juice from cane expressed 'twill after be thine aid,

When body goes like refuse flung away.'

அரும்பெறல் பாக்கையைப் பெற்ற பயத்தாற் பெரும்பயனும் ஆற்றவே கொள்க! கரும்பூர்ந்த சாறுபோற் சாலவும் பின்னுதவி, மற்றதன் கோதுபோற் போகும் உடம்பு.

(19) 'Say not "In after time we'll virtue learn; we're young.'
While wealth is yours, conceal it not; do virtuous deeds.
When evil tempests rage, not ripened fruit alone,
But unripe fruit's fair promise falls.'

' மற்றறிவா நல்லிஃசையாமி'ளயம்' என்னதை கைத்துண்டாம் 'பொழ்தே கேரவா தறஞ்செய்மின. முற்றி இருந்த கேனிஒழியத் தீவேளியா னற்காய் உதிர்தலும் உண்டு.

Ellis: 'Refer not virtue to another day;
Receive her now, and at thy dying hour
She'll prove thy never-dying friend.'

Beschi: 'Ad mortis horam non differendo virtutem instanter operare, dum moriens illa tibi comes immortalis crit.'

37. This seems to mean that their respective positions are the result of deeds—good or evil—done in a former birth. The Jews seem to have had such a notion. [S. John ix. 2.]

Beschi: 'Quonam modo se gerat virtus, ne multum scruteris, illud enim clarè videre poteris, in eo qui per bajulos in lectica defertur.'

He adds: 'It may be explained, "You need not doubt about the way of virtue: as the bearers do not desert the man they carry, so virtue is the immortal companion of the virtuous man."'

But he prefers this: 'Don't say the way of virtue is like that of bearers, who can only bear you to the grave, and must leave you there.'

38. 'Virtue prevents a man from passing through other forms of being': procures him 'release.'

Comp. Browning, Old Pictures in Florence, xx1.:

'There's a fancy some lean to and others hate—
That, when this life is ended, begins
New work for the soul in another state,
Where it strives and gets weary, loses and wins:

NOTES. 199

Where the strong and the weak, this world's congeries,
Repeat in large what they practised in small,
Through life after life in unlimited series;
Only the scale's to be changed, that's all.

'Yet I hardly know . . . .

Why, the child grown man, you burn the rod,
The uses of labour are surely done;
There remaineth a rest for the people of God:
And I have had trouble enough, for one.

Beschi: 'Si nullam diem sine virtuosis operibus abire sinas, illa erunt veluti lapis occludens viam miserae vitae quae mortem sequitur.'

39. Nothing but virtue can give real enjoyment.

Ellis: 'Pleasure from virtue springs; from all but this
No real virtue e'er ensues, nor praise.'

Beschi: 'A virtute venit dulcedo, cactera omnia, nec dulcia, nec laudabilia sunt.'

40. This seems to suppose a natural sense of right and wrong in human minds.

In Hindô minds this sense is supposed to be affected by 'destiny' (note on 36), but, on the whole, is a safe guide. [Comp. 293.] The poet believes in Natural Conscience.

Ellis: 'Know that is virtue which each ought to do; What each should shun is vice.'

Beschi: 'Virtus est quam quisque sectari debet, vitium quod cuique vitandum.'

#### CHAPTER V.

THE title is explained by the Com. மணயாளோடு கூடிவாழ்க்கினது இறப்பு 'the excellence of living in union with a wife.'

Com. analysis :--

I. 1, 2. In domestic life lies the power of bestowing all benefits.

II. 3-5. The way in which the householder fulfils virtue.

III. 6-9. Its fruits of virtue and excellence.

IV. 10. Its crown in the future life.

The difference between the Kurral and the Naladi is nowhere more evident than in the way in which this subject is treated. The Naladi discourages and mocks at marriage. Comp. 56, 364.

'Though wife possess no excellence and bear no child, 'Tis hard to rid one of the marriage bond. For this, Since he who weds puts sorrow on, in olden days The learned men made marriage synonym of dread.'

[A play on sq, which means, among many other things, 'marriage' and 'dread.']

மாண்ட குணத்தொடு மக்கட்பே நில்லெனினும், பூண்டான் கழித்தற் கருமையால்,

பூண்ட

மிடி என் னுங் காரண் த்தின் மேன்முறைக் கண்ணே கடி என்றுர் கற்றறிந் தார்

'He hears that marriage is another name for dread,
Yet dreads it not! The fearful marriage drum gives him
No sense! To dwell bewildered mid domestic joys
Is fault that merits stoning, say the wise.'

கடிஎனக் கேட்டிங் கடியான்; வெடிபட ஆர்ப்பது கேட்டும் அந்தெளியான்; போத்தம்ஒர் இற்கொண் மனிகிருஉம் எமுறுதல் என்பமே

இற்கொண் டினிதிரூஉம் ஏமுறுதல் என்பவே கற்கொண் டெறியுந் தவறு!

Indeed, 1-60 of these quatrains are intended to exalt asceticism at the expense of domestic life. The tone of the *Nollagi* is morbidly ascetic, while the *Kurral*, as we should expect from the tradition of its author's life (see Intro. pp. x., xi., and the notes to next chapter), heartly praises, and exhibits in the most attractive light every human and social virtue. Ch. xxxv. gives the other side of the question.

41. Ellis: 'He for domestic virtues is esteemed,
Who, firm in virtue's path, the virtuous aids
In life's three orders found.'

Beschi: 'Conjugatus debet esse auxiliator in viâ virtutis triplici hominum generi, qui virtuti addicti sunt.'

The three are the போடசாரி or 'student'; the வானப்போன்தன் or 'eremite,' 'the dweller in the wilderness'; and the சந்தியாசி 'the absolute ascetic.' The householder (இரகஸ்தன்) is the fourth. Manu has given a full exposition of the duties of each of these states. The Jains have only two classes, and thus the poet was not a teacher of their system. Manu, iii. 78.

The householder is a help (52 2000) to them, by assisting them with food, medicine, and other things, relieving them from hunger, pain, and cold (Com.).

நவ்வாறு refers to the idea of Ch. xiv.

NOTES. 201

42. Ellis: 'Domestic virtue is to him ascribed
Whose care befriends the pious and the poor,
And aids departed souls.'

Beschi: 'Praetera conjugatus auxiliari debet iis qui omnibus renunciarunt, pauperibus, et animabus defunctorum, qui apud se obierint.'

To the dead the householder is a help by performance of funeral rites, especially the sprinkling with water (fix a si). Manu, iii, 80.

The Hindûs, in common with the ancient nations of Europe, attach great importance to this. [Hor. Odes, I. xxvii. 30-34.] 'Confucianism inculcates the worship of the dead as a part of filial piety.' (Legge.)

43. Ellis: 'Thine ancestors deceased, thy God, thy guest,
Thy relatives, thyself; these cherished, know
Of life the five great duties are fulfilled.'

Beschi: 'Insuper praecipuum conjugati debitum est virtutem exercere in hos quinque, nempe, in majores vita defunctos, in Deum, in hospites, in consanguineos, et in se ipsum, in modo superius dicto.'

This is almost a translation of Manu, iii. 72. The feriae novemdiales, the feralia, or parentalia of the Romans, and the offerings to the Manes attest the universality of the sentiment.

The தென்புலத்தார் 'those who have their dwelling in the south,' the Manes. Manu, iii. 91.

Pitribhôbaliséshantu sarvam dakshinaté havét, 'with his face towards the south.' The pitris are the dwellers in the south. (See Wilson's Vishnu Purána, p. 320 note.) They include collectively a man's ancestors. Their 'path' is among the asterisms, south of the line of the goat, and north of Aqastya or Canopus.

The duties of the Tamil householder, as contemplated by the poet, are of no trivial or degrading character. What Manu enjoins on the Brâhman householder Tiruvalluvar takes for granted as the duty of all, but with a wider interpretation than would be put upon the precepts by any modern Hindû sect. The Smriti or traditional usage, and the Dharmaçâstras, especially Manu, which is a résumé of the Smriti, are the foundations of the law laid down by the poet. (Barth, Religions of India, p. 53.)

44. Beschi: 'In conjugio quod morem habcat partiendi cum caeteris cibum, cum peccati timore acquisitum, progeniei defectus nunquam erit.'

No merit could be gained by sharing with others what had been obtained by injustice, says the Com.; but the text says simply 'shunning guilt,' and this may mean the guilt of inhospitality. Dr. Graul's German is more exact: 'Hütet sich ein Hauswesen vor Unrecht und gieht gern von seiner Nahrung, so wird's an Nachkommenschaft nie fehler.'

Comp. Manu, iii. 118.

45. Ellis: 'If love and virtue be thy constant guests,

Domestic life is blest, and finds in these

Its object and reward.'

Beschi: 'Si conjugium possideat amorem inter conjuges mutuum, et virtutum exercitum, hoc et conjugii debitum erit, et ejusdem emolumentum.'

Love is the essence, quality, perfect grace (பண்பு), and virtue the profit, crown, reward (பயன்) of wedlock.

46. Wanting in MS. of Beschi, and not given by Ellis. The Poet here distinctly declares the sufficiency and superiority of household life. The tone of Nâladi is far different.

Thus, again and again, in energetic but sad verse, they urge:-

- (53) 'The chief of men in quiet thought discern how house,
  And youth, and beauty's grace, and high estate, and wealth,
  And strength—all pass away; and thus to save themselves
  Prolonging not the time, they all renounce.'
- (54) 'Though wretched men afflictions suffer many a day,
  One day's delight they eagerly desire. The men
  Of wisdom calm and full, in pleasure's core see pain,
  And quit the pleasant household paths.'
- (55) 'Spent is my youth in vain. E'en now diseases wait,
  And death will come. O soul! be bold; wrangle no more
  With me, but rise! Wilt thou not go where virtue's path
  Both thou and I may gain?'
- (60) 'Though wretched men behold afflictions urge and press,
  Renunciation is not in their thoughts. Delight
  They eagerly desire. The great in every joy
  Behold its pain, and seek it not.'
  - [(54) and (60) seem two versions of one original.]
- 47. Beschi: 'Qui in conjugio vivit, cum virtute conjugii propria, omnes qui mundo renunciarunt excellit; quia difficilius est inter mundi illecebras quam extra illas virtuosum esse.'

The idea in this and in 46, mutatis mutandis, is almost that of Keble:

'We need not bid, for cloistered cell, Our neighbour and our work farewell; The trivial round, the common task, Will furnish all we need to ask.'

'In nature's way ' (இயல்பிஞன்) :

'And I could wish my days to be Bound each to each by natural piety.'—Wordsworth. 48. Ellis: 'He who from virtue swerves not, but her path To others shows, gained in domestic life,

More merit hath than the recluse can boast.'

Beschi: 'Conjugium quod caeteros ad virtutem promovendo â suâ virtute numquam aberrat, habet quemdam poenitentiae speciem, quae eos poenitentes superat.'

Manu, iii. 78: 'Because men of the three (other) orders are daily supported by the householder alone with knowledge and food, therefore the householder (is) of the chief order.'

49. Beschi: 'Quae autonomasticè dicitur virtus est conjugium; illa verò nempe virtus renunciandi mundo, et ipsa aestimabilis erit, si non sit in cà quod caeteri censurare possint.' He adds, 'Si legatur இன்று சின் erit idem.'

Tiruvalluvar hints at the notorious hypocrisy and scandalous lives of many professed ascetics, who, as Sannyasis, Jogis, Fakîrs, &c., have ever been, and are, the bane of India.

Comp. Ch. xxvIII.

50. Ellis: 'Who in domestic joys thus lives on earth,

May with the gods, heaven's denizens, be ranked.'

Beschi: 'Qui modo dicto conjugatus vixit in terrâ, adscribendus erit inter numina, quae in coelo vivunt.'

The Com. says, 'he will certainly be born again as a god.'

#### CHAPTER VI.

ELLIS renders 50 cm 'protection'; and thinks any isoms 5 50 cm = 'she to whose safeguard domestic happiness is entrusted.' It means, 'she by whose assistance.' See 50 cm.

51. Ellis: 'To every household duty fitly trained,

The wife should to her husband be in all

A help-mate meet.'

Beschi: 'Uxor debet habere virtutem conjugio debitam, et debet viam sui conjugis calcare; i.e. suo conjugi in omnibus obedire.'

Here  $\Box s \dot{w} \Box = \text{'duty,'} \ virtus;$  it means 'all that befits her station.' The Com. says, it includes (1) qualities, such as reverence to ascetics, hospitality, kindness to the poor, &c.; (2) acts, such as due provision for household needs, skill in cookery, attention to the duties of her station, &c.

Beschi translates war in by 'via.' It means area 'income.' The

Com. 'she who adapts her expenditure to her husband's income.'

52. Ellis: 'The wife maintains the glory of the house;
All other glory, if she fail in this,
As if it were not, is.'

Beschi: 'Si in uxore desit praerogativa conjugii propria, nempe fides conjugalis, quotcumque alias praerogativas habeat, perinde est ac si non haberet.'

53. Ellis: 'What is deficient with a virtuous wife?'

If in the wife defect, then what is all

This world can give?'

Beschi: 'Si uxor dictam conditionem habeat, quid tibi deerit? Si uxor non fuerit virtuosa quid possidebis?'

Manu, ix. 26.

54. Ellis: 'Than virtuous woman what more excellent,
Who, firm in mind, her wedded faith maintains?'

Beschi: 'Quid est quod dici debeat praestantius muliere, si obtinuerit ut sibi insit robur, quod dicitur fides conjugalis?'

- 55. Beschi: 'Mulier quae speciale Diis obsequium non praestet sed suo conjugi obsequendo fidem ei servet, statim ac imperabit coelo ut pluviam det, pluvia cadet.'
  - 'Even the gods obey her,' says the Com.
- 56. Beschi: 'Mulier in sui custodiâ, in mariti amore, in laude servandâ numquam remissa omnes excellit.'
- 57. Beschi: 'Custodia quam faciunt obseratae januae quid proderit? Praecipua custodia debet esse ea qua uxor suum honorem custodiat.'

Manu, ix. 12. See  $N\hat{a}l$ . (362) on the uselessness of restraint to a shameless woman.

'Though compassed round as though with faultless guard of swords, When once they freedom gain, 'tis but a little time Ere they are stained with every fault; and long the time

Those women, soft of speech, spurn every law of right.'

58. Ellis: 'Women all happiness from wedded love Derive, and by it blest foretaste on earth The joys of heaven.'

Beschi: Si mulier obtinuerit talem, conjugem qui dici possit, quod eam obtinuerit (quod non fit, nisi illa fidem servet suo conjugi) obtinebit, magnam gloriam in mundo ubi Deae regnant.' He regards புத்தேனிர் as fem.

The meaning turns upon the ellipsis with பெறில். The Com. says உணங்குவது (or வழிபாடு) is understood: 'attain to the due reverencing of.'

Ellis supplies For O 'in this world': 'If women obtain one who has

NOTES. 205

obtained them in marriage, they shall here obtain the joys of the divine world.' I prefer Beschi's: 'if she really gain him by being his true spouse.' So, in effect, Graul.

59. Ellis: 'Before their scornful foes,

Bold as a lion those dare never walk,
Whose fame is sullied by their wives' have

Whose fame is sullied by their wives' base deeds.'

Beschi: 'Qui non habet uxorem quae laudem satagat, non poterit uti leo magnanime incedere coram suis hostibus.'

In Beschi's MS. the text of this chapter is not given, but in his interpretation he has 'இல்லி pro இல், uxor.' For this word there is no authority. He seems to have read: புகத்புரித்த வில்லியில்லோர் மீ. புரிந்து for புரிந்த, or final அ is elided.

The history of the poet's wife Vâçugi illustrates this chapter. (Intro. p. xi.) It is not improbable hat the verses may have given rise to the gends.

0. Beschi: 'Magnum emolumentum esse dicunt sapientes, uxorem ca ajugati fide praeditam, quod verò illi majus ornamentum addit, ajunt esse bonorum gnatorum procreationem.'

This couplet prepares the way for the next chapter. With என்ப understand அறிவுடையோர்.

மங்கலம் [S.] is the one word for any aus cious event, and is especially used of everything connected with marriage.

The following from Vêmana, who in Telugu ranks with our Tamil bard, has a touch of nature that makes all the world kin (II. 202):

'Is wealth to wife or husband wealth?

Wealth of sons on earth is best.

'Tis wealth of wealth to live and side by side grow old.'

Vêmana enjoys the advantage of matchless rhythm and flexibility; but, as an artist, not less than as a teacher, he is far inferior to Tiruvalluvar.

The Com.'s analysis of this chapter is:

I. 1. The two special gifts of a wife: tact and economy.

II. 2, 3. They ensure the welfare of the house.

III. 4. The excellence of chastity.

IV. 5. Its power.

V. 6. Her prudent, guarded life.

VI. 7. The good housewife's praise.

VII. 8. The reward in the world to come.

VIII. 9. Evil resulting from lack of wifely virtues.

IX. 10. An ornament of domestic life. A link between this chapte and the next.

The following from the Naladi illustrate this and the foregoing chapter:--

- (361) 'The mansion meets the clouds. Around a stately band
  Of warders watch. There glisten gems as lamps. What then?
  Where owner has not wife of dainty excellence,
  The house within is desert hard to be explored.'
- (363) 'Death is the wife that stands and dares her spouse to strike!

  Disease is she who kitchen enters not betimes!

  Demon domestic she who cooks and gives no alms!

  These three are swords to slay their lords!'
- (381) 'Though women live for rarest gift of chastity
  As Ayirâṇi famed, absence of men who stand
  Enamoured of their charms is help in way of good
  To those of fragrant brow who guard themselves.'
  [Ayirâṇi, the virtuous wife of Indra.]
- (382) 'When in the straitened time, one pot of water set On hearth, she cooks,—if relatives arrive enough The sea to drain, each seemly duty well fulfils The soft-voiced dame, the glory of her home.'
- (383) 'On every side the narrow dwelling open lies,
  On every part the rain drips down; yet, if the dame
  Have noble gifts, by townsfolk praised for modest worth,
  Call such a housewife's blest abode a home.'
- (384) 'Sweet to the eye, adorned in way that lover loves, Enforces awe, her virtue shames the village folk, Submiss, in fitting place is stern, but sweet relents; Call such a soft-voiced dame a wife.'

All Tamil poets regard it as an accomplishment in a woman to know how and when to assume an offended air (ஊடு. புல. பிணங்கு) and when to lay it aside (உணரு).

The idea is that of Terence:

- 'Amantium irae amoris integratio est.'
  Comp. Ch. cxxxI.
- (386) 'Like learned scroll to him of understanding heart
  Is glorious wealth to men adorned with liberal grace;
  Like javelin keen in dauntless hero's hand is gift
  Of beauty gained by her of modest mind.'

NOTES. 207

### CHAPTER VII.

THE title is 'the procreation of sons': but some parts of the chapter refer to children in general.

The Com.'s analysis is:

I. 1. The distinguished excellence of the gain of children.

II. 2, 3. The benefit obtained in the next world.

III. 4-6. Benefits obtained in this world.

IV. 7. The father's duty.

V. 8. The joy of the world.

VI. 9. The mother's delight.

VII. 10. The son's duty.

61. Beschi: 'Inter bona quae quis obtinere hic potest, ego nullum aliud scio, quod adeo jucundum sit, uti procreasse filios qui sapientes evaserint.'

Ellis: 'Of all the world calls good, no good exists

Like that which wise and virtuous offspring give;

I know no greater good.'

The Com. says: 'This verse refers to sons only, for daughters cannot be described as அறிவறிந்த: can never be learned.'

Everything depends upon a man's having a son to maintain the household fire, to discharge the duties of hospitality, and to perform the ceremonies which secure the welfare of the departed. A man must have a son or adopt one.

The S. putra = deliverer from hell.' Of this புதல்லன் is probably a corruption. A man who dies without a son must suffer in one of the hells prepared for such ill-fated persons. The sentiment is very powerful amongst all classes of men in India.

62. Beschi: 'Neque post mortem te mala tangent si genueris filios qui indolem habeant quae malum de se rumorem non edat; i.e. si filios incensurabiles habueris, etiam post mortem ex iis emolumentum capies; nam illi suis orationibus, eleemosynis ac jejuniis, tibi suffragabun'i. [Est inter gentiles hujus regionis mos jejunandi in quolibet plenilunio animabus genitorum decessorum.]' This is at the Amûvûsi.

The seven births are: (1) gods, (2) men, (3) quadrupeds, (4) birds, (5) reptiles, (6) fish, and (7) things without motion: தேவர்மனிதர்வி லங்கு பறவை ஊர்வனதீர்வாழ்வனதாவரம்.

63. Beschi: 'Sapientes suos filios suos fructus vocabunt, quia eorum qualitas ex ipsorum, nempo parentum, operibus pendet. [Hic versus fundatur in persuasione quae inter gentiles communis est, quod ob bona

opera parentum boni filii; et ob mala mali nascantur; ob quam persuasionem solent plurimi aute quam uxor filium pariat, toto eo tempore quo gravida est, aliquod genus poenitentiae exercere, ut bonos filios ex partu assequantur.]'

Fillis: 'Children are offspring called, and justly so,
For from their parents' deeds, or good or ill,
Their disposition springs.'

Not so the Com. தம் புதல்வரைத் தம்பொருள் என்று சொல்லுவர்: ஏனெனில் பிள்ளதேடிய பொருள் பிதாவிற்குவரும் 'Man's children are his wealth, for the wealth the children acquire is for the father'; i.e. they employ it in performing acts of piety for the benefit of their decrased parent: thus, children constitute the only possession or wealth that side man after deeth.

I have translated it literally, preserving the ambiguity.

- 64. Beschi: 'Cibus infantium manibus versatus eorum parenti dulcior est ipså Ambrosia.
- 65. Beschi: 'Filium corpus tangere tactui dulce, et ipsorum verba andire, parentibus auribus jucundum est.'

Ellis: 'Sweet the sensation to the parent's breast,

His child's win touch longarts; 'tis real bliss

Which others hear of, fathers only know.'

66. Beschi: 'Fistulam et eitharam delees vocabunt, qui non audierunt suorum infantium imperfecta verba; i.e. infantes balbutientes audire, parentibus dulcius esse, quam fistulae aud citharae sonum.'

Ellis: 'Sweet is the pipe and sweet the lute they say,

They who have never heard their children's tongues

In infant prattle lisp.'

- 67. Beschi: 'Favor quem pater debet filio praestare est facere ut ille in sapientium coetu primum locum habeat; i.e. ita illum instruere ut inter sapientes primo ioco dignus sit.'
- 68. Beschi: 'Omnibus hominibus in hâc vastâ terrâ existentibus, dulce est habero filios, qui se sapientiores sint.'

The Com. says: 'The world will rejoice more than the parent when children are wise!' This seems a slip. Comp. Nat.

(197) 'If banyan's trunk be eaten by the gnawing ant,
Its offsheet bears it up, like buttress; even so
When in the sire decay appears, the son he gained
Shall hide it straight, and weakness is no more.'

69. Beschi: 'Mater qui audit suum filium sapientem vocari, magis gaudet quam gavisa fuit cum illum peperit.'

The Com. says: 'The mother must hear of her son's proficiency, being naturally incapable of judging for herself.'

NOTES. 209

70. Beschi: 'Filius quam retributionem dabit patri, causare debet verba quae dicant, istius pater quânam ardus peenitentia talem filium obtinuit?—[Sensus est, retributionem a filiis patri dandam esse, ita procedere ut qui eum viderint, illius patrem, valde felicem dicant, quod illum obtinuerit.]'

Ellis: 'When men shall say, "By what infliction hard
In penance borne gained he this child?" the word
Requiteth all a father's pains.'

Many pilgrimages are performed in Ir dia, as they have been fn other lands, and many vows are made at various shrines, by childless parents. At *Tirupati* or *Tiru-vêngaḍam* is a renowned temple where this boon is sought. Hindû stories abound in which penance has extorted from the gods the gift of male offspring.

#### CHAPTER VIII.

THE Com.'s analysis is:—

I. 1. The reality of love. [Sympathy.]

II. 2-6. Its excellence.

III. 7-10. The evils of an absence of it.

'அன்பு is the affection a man feels for wife, children, and all connected with him. Its fruit is the pleasant discharge of all household duties, and benevolence towards all living beings: இல்லறம் இனிது நடத்தலும் பிறவுயிர்களின்மேல் அருள்பிறத்தலும் அன்பின் பயன்.' This அருள் alone is to be cultivated by ascetics. See Ch. xxv.

71. 'Estne etiam amori sera? qua occultentur amantium oculi pluviam lachrymarum dabunt. [Sensus est, amorem occultari non posse, quia lachrymae aut alius affectus in vultu amantis apparens occultum amorem detegit.]'

Ellis: 'What bolt can love restrain? what veil conceal?

One tear-drop in the eye of those thou lov'st

Will draw a flood from thine.'

- 72. 'Qui amorem non habent omnia possident sibi; qui amorem habent, et ipsum corpus possident caeteris.'
- 73. 'Sapientes dicent viam, seu causam, cur humanus spiritus corpori amicabiliter uniatur esse amorem, quo inter se junguntur. [Sensus est, 27]

quod sicuti in naturali amore quo corpus et spiritus se invicem prosequuntur, ita amicabiliter uniuntur, ut corpus spiritum et spiritus corpus foveat, ita qui amorem habent debent sibi invicem praesto esse.]'

- 74. 'Tuus amor in caeteros in iis tui desiderium causabit, illud vero pariet tibi incomprehensibile decus, quod est omnium amicitia.'
- 75. 'Sapientes ajunt viam qua conjugati dulcem hic vitam ducendo aeternam felicitatem assequentur, esse inter se junctos esse mutuum amorem obtinendo.'
- 76. Aliquid dicunt amorem ad virtutis exercitium prodesse, sed errant quia ille ipse ad peccatum avertendum prodest (quod usu venit cum cuis ei a quo injuriam accepit benefecerit, nam tunc praeter bonum quod illi fit avertitur etiam malum odii et caetera mala quae inde sequuntur, unde infertur quod amor non modo virtutis exercitium promovet sed etiam ea quae virtuti contraria sunt avertit).'

So the Com., in effect, says, 'Love conquers evil.'

But Ellis: 'The ignorant say that love is virtue's friend;
But know that love the wicked aideth more.'

He explains: 'Virtue requires no external assistance, being all-sufficient to herself; to vice, however degraded and despised, the consoling protection of love or friendship is most beneficial.'

Dr. Graul says: 'Amorem clementiae adjutorem dicunt imperiti: etiam irae (in amicis corrigendis) adjutor est.' This is hardly a translation.

See Oldenburg's Life of Buddha.

77. 'Sicuti sol adurit quod non est corpus vivum, ita Deus destruct id quod amorem non habet.'

He renders என்பு by 'corpus,' interpolating 'vivum.'

The idea is, that as insects are melted away by the sun's heat, as Hindus imagine, so the deity that presides over virtue consumes those who have no affection.

78. 'Vita conjugalis, quae in animo amorem non habet, perinde est ac si in siccâ terrà sicca arbor revivesceret.'

Ellis: 'As in a barren soil a sapless tree,
So flourish those in wedded bliss, whose souls
Know not the sweets of love.'

79. 'Ei, qui caret amore, quod est animi membrum, caetera omnia corporis membra quid proderunt ad vitam conjugalem?'

Ellis: 'What though the body each perfection own,
If in the breast, the beauty of the mind,
Sweet love exist not?'

80. 'Quod amoris viam tenet, hoc est, quod amorem habet, vivum corpus est; ii qui eo carent corpus habent ex ossibus pello co-opertis

NOTES. 211

conflatum (i.e. praeter hoc quod habeant apparentiam seu figuram corporis, in iis vita non residet, quia in iis non deprehenditur, quod est homini vivo naturale, nempe amare).'

Ellis: 'That breast alone contains a living soul,
Which love inspires; void of this genial warmth,
"Tis bone o'crlaid with skin.'

#### CHAPTER IX.

Beschi: Hospitalitas.

Com.'s analysis:-

1. 1, 2. Its special excellence.

II. 3-5. Its benefits in this life.

III. 6. In the other life.

IV. 7. In both.

V. 8, 9. Evils of its neglect.

VI. 10. It must be exercised with cheerfulness.

'Hospitality' here is not entertainment of friends, but the affording of food and shelter to wayfarers, mendicants, and ascetics. In v. 43 five classes of duties are mentioned: to manes, gods, guests, relatives and self. The first and second are to invisible beings, while the fourth and fifth involve no exercise of charity; the third, then, is treated of here as a work of seight. It can only be exercised where the householder and his wife live in harmony. Hence its place in this work. It has now degenerated into the feeding of promiscuous multitudes in various charitable foundations.

81. 'Quare quis posthabitis silvis in urbem sedem figendo, et fortunae bona quaerendo et custodiendo conjugium exercet, nisi causa praestandi favorem hospitibus, eos affectuose tractando?'

Ellis: 'To honour guests with hospitable rite,
Domestic life and all its various joys
To man was given.'

82. 'Hospite excluso, quidquam, etiam si sit vitale pharmacum solus si comedas, id non est laude dignum.'

83. 'Qui continenter affectuosè excipit ad se venientes hospites, non

videbit suum conjugium a paupertate ruinam pati.'

84. 'Lacscimi (sic) Dea felicitatis laeto animo sedem figet in ejus domo, qui laeto vultu hospites affectuosè excipit.'

Ellis: 'He who with smiles receives a virtuous guest,
Shall see prosperity, with joyful mind,
Make his abode her home.'

85. 'Numquid opus erit, ut seratur ager illius qui hospitem bene tractando, si quid supersit, comedit?'

86. 'Qui venientes hospites affectuosè excipiendo, deinceps venturos hospites cum desiderio praestolatur, coelitibus valde gratus hospes erit.' Comp. Ovid, Met. viii. 620-724:

'Cura pii dis sunt, et qui coluere, coluntur.'

Ellis: 'He who, while one rejoiceth in his cheer,

Awaits with anxious mind a coming guest, Will be a welcome guest to gods.'

87. 'Nihil est de quo dici possit: hanc mensuram habet fructus hospitalitatis: fructûs sacrificii, quod est hospitalitas, mensura est mensura hospitis.'

He explains it thus: not the amount of your aid, but the necessities of the guest, measure the merit of your kindness. The Com. more naturally refers it to the worthiness ( $\mathfrak{F}(\mathfrak{F},\widehat{\mathfrak{P}})$ ) of the guest.

See aaia.

98. 'Qui dicunt se dimississe desiderium multo labore quaerendi et custodiendi fortunae bona, non obtinebunt fructum sacrificii, quod fit hospitem bene tractando.'

This would seem to have no meaning.

89. 'Stultitia non custodiens (i.e. despiciens), hospitalitatem, quae idem est ac paupertas inter divitias, in insipientibus reperitur.'

Even wise men have their follies; this is not one of them.

90. 'Naribus admotus macescit flos anicciam dictus; hospes macescet si eum aspiciens vultum ab eo averteris.'

A guest is more sensitive than the அனிச்சம் flower.

Ellis: 'As that sweet flower which droops its head and dies, When once its fragrant odour is inhaled,

From an averted face so shrinks the guest.'

Some take. வருந்து here by metonomy for 'banquet': the feast loses its charm where its giver lacks courtesy. The beautiful word முகம் வர்ச்சி is used for 'cheerfulness.' Comp. Heb. xiii. 2; Rom. xii. 13; S. Luke xiv. 12–14.

#### CHAPTER X.

Beschi: Dulcia verba loqui: Affabilitas. Ellis: 'Courtesy or affability.' Ch. c. may be compared.

Com.'s analysis:-

I. 1. What are pleasant words?

II. 2, 3. More excellent than even charity.

III. 4, 5. Their benefit in this world.

IV. 6. In the next.

V. 7, 8. In both.

VI. 9, 10. Evil of harsh words.

This is essential to hospitality, so follows it.

91. 'Non nisi dulcia erunt verba, quae ore profert, qui nôrit virtutis conditionem, ex amore compactam, et ab omni fraude alienum. [Sensus est, virtuosos affabiles esse.]'

Ellis: 'Fair are the words of those, but void of guile,
Who know that sterner virtue should be joined
To mild affection.'

92. 'Si valcas esse dulemm verborum locutor, lacto cum vultu, id tibi melius crit quam lacto animo tua largiri.'

Ellis:

'Though bounty may rejoice the heart, yet words Of courtesy, which dress the face in smiles,

Will more avail.'

This is within the reach even of the poor.

93. 'Si lacto vultu et hilari obtutu ex intimo pectoris eruta dulcia verba loquaris, illa sane virtus crit.'

In the *Ethics* of Aristotle, Book IV. chap. vi., the courtesy in speech here inculcated is said to be the mean between the habit of the disputations and surly (δυσίριδες, δύσκολοι) and the (ἄρεσκος, κόλαξ) assentor or flatterer. It has no name in Greek, though it is said to be nearest to φιλία, and is called so in Book II. chap. vii. In Tamil μπάτη expresses the general character. (Ch. c.)

- 94. 'Paupertas, quae maestitiam affert, non erit ei, qui cum omnibus dulcia et laetitiam afferentia verba loquitur.'
- 95. 'Esse humilem et dulcia loquentem, verum est cujusvis ornamentum: caetera omnia praeter hoc non sunt ornamenta.'

Ellis: 'The grace of fair humility, the grace Of courteous words, do all far more adorn Than do all other ornament.'

- 96. 'Si verba investigando caeteris bonum causantia, dulcia semper loquaris, vitia minuentur virtus crescet.'
- 97. 'Verba quae junctam habent conditionem creandi, caeteris emolumentum, et gaudium pro hac vitâ et virtutem pro aliâ vitâ profituram tibi parient.'
- 98. 'Dulcia et a proximi malo sejuncta verba et in hac vitâ, et post mortem gaudium causabunt.'
- 99. 'Qui recte novit dulcia verba dulcedinem parere, cur quaeso aspera verba loquitur?'

Ellis: 'O, wherefore useth he discourteous words,

Who knows full well the sweets of courteous speech?'

100. 'Cum bona praesto sunt, mala verba loqui perinde est ac acerba poma comedere, cum praesto sunt matura.'

Ellis: 'Discourteous speech when courteous may be used,
Is like the sickly appetite which culls

Fruit immature, leaving the ripe untouched.'

The careful use of honorifics is much neglected by foreigners in them intercourse with Orientals, although courtesy costs little and goes far! [Comp. Tamil Handbook, Pt. II. p. 104.]

#### CHAPTER XI.

Beschi: Grati animi virtus.

Com.'s analysis:-

- I. 1-3. The infinite value of benefits (1) unmerited, (2) seasonable (3) disinterested.
- II. 4, 5. Due estimation of benefits by the wise.

III. 6, 7. Gratitude enjoined.

IV. 8. Benefit v. injury.

V. 9. How memory of wrongs is to be effaced.

VI. 10. Evil of ingratitude.

The title is written often செய்ந்தன்றி. Beschi and Ellis do not double the ந், nor is there any rule requiring it. செய் is விளேக் தொகை.

101. 'Ei qui tibi praesto fuit, quin tu illi profueris, etiam si coelum et terram dederis, par pari referre difficile sit.'

Ellis: 'Though earth and heaven could in return be given,

A benefit received when none was due They would not recompense.' The construction is difficult: 'It is hard, impossible (அரிது), to make the gift of earth and heaven an equal return (வையகமும் வாகைமும் மாற்றல்) for the help (உதவிக்கு) which one has rendered you (செய்த) when you have done him no previous assistance (செய்யாமல்).'

செய்யாமல் = செய்யா திருக்க. This is the emphatic word. The spontaneity of the favour gives it its value.

102. 'Opportune collatum beneficium, quamvis parvum sit, mundo ipso majus erit.'

As in 101 and 103, the first word is the emphatic one. A timely benefit is of infinite value. 'A friend in need is a friend indeed.' காலத்தினைல் is உருபுமயக்கம்: III. Gr. 135\*, 4th case for 7th.

103. 'Fructus beneficii sine retributionis ponderatione collati, si ponderetur ipso pelago major erit.'

தூக்கா in Beschi. The first phrase is the important one: disinterested kindness is of inestimable value.

- 104. 'Quamvis milii grano parem favorem praestiteris, qui illius fructum noscunt, illum palmae arbori parem judicabunt.'
- 105. 'Beneficium non est dimetiendum a mensura favoris praestiti, sed a magnitudine illius, qui beneficium accepit.' (Comp. 87.)

Ellis: 'The exalted mind no benefit esteems

By mere return repaid, but by the scale
Of its own greatness measures each.'

106. 'Noli oblivisci amicitiae inculpabilium vivorum; noli rejicere amicitiam eorum, qui in adversitate sunt tibi baculus.'

So அவ்வை in ஆத்திசூடி has நன்றிமறவேல், forget no benefit conferred. Since our Eastern fellow-subjects have often been accused (I think, unjustly.) of ingratitude, a quotation from Vâmana is added (v. 514; comp. v. 262):

'Forget the faults of others;

But, Vêma, ne'er on earth forget a benefit conferred.'

107. 'Gratus homo etiam post mortem recordabitur amoris, quo quis in eo haerentem afflictionem abstersit.'

Beschi reads விழுமம்='afflictio, dolor': and not விழும் அம் as Com. Comp. Nal. 356:—

'The hill-man thinks upon the beauty of his hills;

The farmer thinks upon the fruits his fields have borne;

The good think on the boon by worthy men bestowed;

The base men's thoughts are centred all in self.'

There is a v. . வைததை for தான் வைத்தே: 'the base remember only how they abused him.'

108. 'Bonum non est oblivisci beneficii accepti; sed quod maleficium est eo ipso die, quo tibi fit, ex memoria delere optimum est.'

109. 'Gratus homo, qui unum tantum ab aliquo beneficium receperit, si deinde ab hoc afficiatur malo, quod sit par homicidio, in memoriam revocando illud unum beneficium, maleficii accepti memoriam delebit.'

Eilis: 'To one small favour though there may succeed
Deadly offence; the grateful from the mind will rase
For that all memory of this.'

Comp. Nál. 357:

'The good attach themselves to those who do one act Of kindness, and forgive a hundred wrongs that Rise. The base receive seven hundred benefits,— One wrong will turn them all to ill!'

110. 'Qualemcunque virtutem caedentibus, id est, quocunque crimen patrantibus ad remissionem via invenietur, sed ad illam via non invenietur hominibus, qui acceptum beneficium caedunt (i.e. pro bono malum reddunt).'

Ellis: 'Though every virtue by his hand expire,
Yet may he live; but by the stroke he dies
When murdered gratitude before him falls.'

#### CHAPTER XII.

Beschi: Equitas.

Com.'s analysis:-

I. 1. Its excellence.

II. 2, 3. It yields lasting prosperity; its transgression can only yield prosperity that ruins.

III. 4. How the just and unjust are discerned.

IV. 5-7. Ruin the true result of injustice.

V. 8, 9. In council a just mind to be preserved.

VI. 10. In trade to regard others' interests as your own.

It is to be exercised in the treatment of (1) foes, (2) strangers, 3) friends. [பகைவர், அயலர், நட்பினர்.]

This is not political justice. See Ch. LV.-LVII.

The virtue here inculcated is probity, fairness. The poet passes from the sphere of the family, where domestic affection reigns, to the world, in which the householder is to learn to treat all men with equity. The standard of this is shown in 120, where the trader is to regard all men's interest as his own. This alone secures the welfare of himself, and of his family.

This virtuous habit is called :-

- (1) தகு (δίκη, δικαιοσύνη, ἐπιείκεια [Ar. Eth. V. x.]), 'fitness, what is due': தகவு. Those who possess it are தக்கார். Those without it are தகைவிலர்.
- (2) Θείμω (ὀρθότης). This is defined in 119: 'unswerving rectitude in word and mind.'
- (3) Carlamo.: 'like the evenly-poised balance, inclined to neither side,' 118
  - (4) ந0வுநிலேமை 'impartial justice.' ந0, ந0வு, 113, 116, 117.
- 111. 'Est quaedam virtus aequitas dicta, quae tunc optima erit si valuerit procedere servando suam proprietatem in complexu amicorum, inimicorum, et extraneorum, seu indifferentium, qui nec amici nec inimici sunt.

'That virtue which in all relations holds Ellis: Unchangeably its nature, that alone Deserves the name of justice.'

This is almost the idea of Theognis (Aris. Eth. V. i. 15): έν δε δικαιοσύνη συλλήβδην πασ' άρετη ένι.

Aristotle says: αυτη μεν ούν ή δικαιοσύνη άρετη μέν έστι τελεία, άλλ' ούχ άπλῶς ἀλλὰ πρὸς ἔτερον.

112. 'Divitiae cumulatae ab eo, qui aequitatem possidet, sine destructione vigorem, id est, consistentiam habebunt, etiam in ejus progenitis.'

Ellis: 'By justice do the just their wealth uphold,

And confirmation, strong as virtue's self, Bequeath their heirs.'

113. 'Divitias acquitatem transgrediendo partas, licet bonum tibi offerant, eo ipso die (quo tibi obveniunt) abjiciendo desere.'

114. 'Aequus ne, an acquitate carens, quis fuerit ex ejus progenitis dignoscetur.

'Unerringly the just and unjust shows Ellis: The state in which their progeny is found.'

115. 'Emolumenti et damni gressum in aequo pectore non torqueri sapientium ornamentum est.'

·The MS. is not clear, and the interpretation is strange. It is thus:-கேடை damnum; பெருக்கம் = emolumentum; இல்லல் = gressus (?); அலம்=அமைவு=conformity (?); கோடுதல்=torqueri.

'அவதெஞ்சம்=pectus quod se accomodat alteri, i.e. se rationi conformat.' தெஞ்சத்து = தெஞ்சில். B. adds: 'Emolumenti greesus est exoriri ex peccate, torquetur amborum gressus quando quis ex aequitate sibi damnum ne immineat timet, aut ex iniquitate sibi emolumentum proventurum sperat.'

The Com. says: 'Loss and gain come from actions done in a former

28

state (அவற்றுக்குக் காரணம் பழவினேயே); so the wise should not be diverted by them from right action.'

Graul says: 'Unheil und Heil kommt nicht für nichts.'

I think the idea is: 'Joy and sorrow are common to men; a wise man does not allow himself to be influenced too much by hopes or fears.'

- 116. 'Si quis ex corde (i.e. volens ac sciens) justitiam deserendo, aequum quod non est fecerit, sciat id idem esse ac dicere, volo meam ruinam.'
- 117. 'Damnum illius qui, ut aequitas fiat, in virtute sistit (hoc est, aequitatis virtutem constanter servat), sapientes damnum non aestimant.'
- 118. 'Ad instar librae, quae aequalitatem faciendo quod justum est librat, conformando se rationi in unam ex partibus non propendere, sapientium ornamentum est.'

Ellis: 'It is the glory of the just to stand
Like the adjusted balance duly poised,

Nor swerve to either side.'

- 119. 'In verbis tortuositate carere (i.e. proferre verba a ratione non deflectentia) aequitas est; si obtinueris, ut animus constanter tortuositate careat (i.e. si constantem animi ab aequitate inflexibilitatem obtinueris).'
- 120. 'Illi qui lucrandi officio incumbunt, valde lucrosum officium exercebunt, si aliorum bonum ita procuraverint, uti suum procurant.'

## CHAPTER XIII.

Beschi: Sensuum fraenatio. Graul: Continentia, Selbstzucht. .

Ellis: Subjection, restraint.

# Com.'s analysis:-

I. 1-5. Its excellence.

II. 6. Control of body: காயம்.

III. 7-9. Restraint of tongue: வாக்கு.

IV. 10. Government of mind: மணம்.

This seems best expressed by σωφροσύνη.

121. 'Sensuum fraenatio ad coelites conducit, eorum relaxatio ad inferos.'

Ellis: 'To intercourse with gods

Forbearance leads; but passion unrestrained

Its victims, plunged in darkness, leaves.'

Comp. Nat. 74:

'Who know what should be known, and rule themselves thereby;
Who fear what should be feared; who use all faculties
To bless the world; whose nature joys in all good gains;
For ever free from woes are they!'

122 'IIt pretiosum quid fraenationem sensuum custodi, nam nullum est homini emolumentum eâ majus.'

காக்க an optative.

123. 'Si fraenationis scientiam discendo in virtutis viâ te continere valueris, id tibi apud eos qui fraenationis notitiam habent, magnum decus pariet.'

செறிவு=compressio.

124. 'Montium celsitudine valde major est celsitudo illius qui a suo statu non aberrando suos sensus fraenat.

125. 'Omnibus bona est (i.e. utilis est) submissio; sed inter eos, qui sublimes ac divites sunt, valde sublimium opum conditionem habet.'

Ellis: 'Though self-control be excellent in all,
It most befits the enviced state of those
That fortune smiles upon.'

126. 'Si in hac vitâ ad instar testitudinis quinque sua membra comprimentis, tuos quinque sensus comprimi feceris, etiam post mortem tibi celsitudinem affert; ob id enim in coelo beaberis.'

Bhag. Gîtâ, ii. 58.

127. 'Etsi omnia non custodias, linguam custodi; nisi custodieris, in verbis errando minimè fies.'

Ellis: 'Though unrestrained all else, restrain thy tongue;
For those degraded by licentious speech
Will rue their tongue's offence.'

128. 'Ex malorum verberum prosectione proximo unum tantum malum sequatur (nempe dehonoratio), ei tamen qui illa proferendi indolem habet, facit haec ut caetera bona quae habet, bona non sunt.'

But he adds that the literal sense is better: 'Divitias proximo damnosis verbis acquisitas male cedere, pessumire.'

129. 'Vulnus quod alteri infligas ignis adustione, in animo delebitur; non delebitur vulnus linguae adustione inflictum.'

Ellis: 'The wound may heal, though from a burning brand,
And be forgotten; but the wound ne'er heals.

A burning tongue inflicts.'

Comp. Nal. 63, words that burn:

'Who opes his mouth and speaks unguarded words, his words Will ceaseless burn his soul. The wise who ceaseless hear And ponder well and calmly, never in their wrath

Give utterance to words of fire.'

130. 'Deus ipse conspicatum accurret pulchritudinem illius, qui scientias cum didicerit, iram fraenando suum animum intra virtutis viam continere valuerit.'

## CHAPTER XIV.

Beschi: Bene moratum esse.

'Decorous life according to the laws of caste and order.'

Graul: Sitte.

# Com.'s analysis:-

I. 1, 2. Its excellence.

II. 3-7. Good from its observance, evils from its neglect.

III. 8. Its consequences.

IV. 9, 10. Summary of 'decorum' in word and deed.

The S. word is wrettendera, 'prescription.' Without self-restraint it is impossible, hence the order of subjects.

Comp. Barth, Religions of India, pp. 267, 268. Custom or மாமுல் governs the world.

- 131. 'Cum boni mores homini celsitudinem afferant, boni mores plus quam vita ipsa sunt cautè custodiendi.'
- 132. 'Omni labore et conatu morum bonitatem custodi, nam si caetera omnia attentè et studiosè inspicias, nil praeter illam invenies quod tibi majus auxilium affere possit.'
- 133. 'Morum rectitudo etiam vilium prosapiam nobilitat; si mores a rectitudine deficiant, etiam nobilium prosapiam vilescere facient.'

This seems to say that to be strict in the performance of your assigned duty is true nobility. Comp. Bhag. Gitâ, iii. 35, xviii. 47.

Here **ங்** = ஓழுக்கம். See Graul, in loco. In India the men of lowest caste are as tenacious of their dignity and privilege as the highest. The one thing is strong regard to ஆசாரம், ஒழுக்கம், குலத்தர்மம்.

- 134. 'Si Brachman obliviscatur eorum, quae didicit, ea iterum discere poterit; si vero in morum bonitate deficiat, ejus prosapia destructur, id est abjectus evadet.'
- 135. 'Sicuti invidiam habentibus non fit opum incrementum, ita morum bonitate carentibus non fit celsitudo.'

- 136. 'In morum integritate non relaxantur sapientes, sciendo passuros se esse damnum abjectionis (i.e. se minimi esse faciendos).'
- 137. 'Ex morum integritate celsitudinem assequentur, ex morum integritatis defectu homines intolerabile vituperium referent.'
- 138. 'Virtutis semina sunt boni mores: mali mores omni tempore malum parient.'
- 139. 'Morum integritatem possidenti non convenit mala verba, licet indeliberatè suo ore proferre.'
- 140. 'Qui, multa postquam didicerint, sapientum moribus suos conformare nesciunt igorantes dicendi.'

# CHAPTER XV.

Beschi: Alienam uxorem non concupiscere.

Com.'s analysis:-

I. 1-6. The evils of coveting another's wife.

II. 7-10. The virtue of not doing so.

The terms for a neighbour's wife are பிறனில், பிறனியலாள், பிறன். டிகு, பிறற்குரியாள், பிறன்பலைரையாள், பிறன்பொருளாள். Add to these in Niladi, பிறன்றுரம், ஏதின்முகுயாள், வம்பலன்பெண்.

Comp. Nal. Ch. ix., பிறர்மண நயவாமை, 81–87.

141. 'Stultitia, quae morem habet concupiscendi mulicrem alterius propriam non reperietur in eo qui in orbe virtutem et divitias novit.'

Comp. Nal. 81:

'The fear it brings is great. Its joy is brief. Each day If 'tis divulged, death threatens by the King's decree. And ever 'tis a deed that ends in pains of hell. O shamefaced men, desire not neighbour's wife!'

142. 'Inter omnes, qui extra virtutem manent (i.e. qui vitia sectantur), non est stultior illo, qui in alterius domo sistit (i.e. alienam uxorem concupiscit).'

The Com. says, 'Fools, because they not only sacrifice virtue and wealth as other libertines; but, through fear of detection, lose even the pleasure they sought.'

143. 'Qui procedit concupiscendo alum cum uxore illius qui ei fidit, procul dubio non differt a mortuis.'

144. 'Quantumcunque magnitudinem habeas, quid tibi proderit, si nec tantum, quantum milii granum (i.e. nec minimum) considerando,

alienam uxorem adeas.'

ferunt mala verba quae ore proferunt qui limites transiliunt (i.e. qui nimis elati sunt).'

160. 'Qui poenitentiam agunt jejunando magni quidem fient, sed posteriores iis qui aliorum injuriosa verba patienter sufferunt.'

Comp. Nál. 58:

'To bear with those that speak despiteful words; yea, more, To say, "Ah, will they sink in other world to hell,
The place of fire, as fruit of their despiteful words,"
And grieve, is duty of the perfect men.'

# CHAPTER XVII.

Beschi: Invidia non Affici.

THE last Chapter treated of Gurmp or Gurmpon, while the common word for envy is Gurmpon 'the not enduring.'

Com.'s analysis:-

I. 1, 2. Its absence is excellent.

II. 3-8. The evils of this temper.

III. 9, 10. Contrasted in effects.

161. 'Proprietatem non habendi invidiam in suo pectore viam cuique esse ad celsitudinem assequendam, quisque secum statuat.'

The order is much inverted: 'Let (any) one (ஒருவன்) esteem (கௌக) the quality which is free from envy in its soul (தன்—வியல்பு) as the way of decorum (ஒழுக்காறுக).' See 131, where ஒழுக்கம் is to be cherished more than life.

- 162. 'Si valueris erga omnes (i.e. etiam erga hostes), ab invidià immunis esse, hoc inter omnia decora par non habebit.'
- 163. 'Qui aliorum emolumentum non desiderando, illud iis invidet dicetur nolle emolumentum à virtute profluens.'
- 164. 'Ex invidiâ malum alteri non inferunt sapientes sciendo damnum quod ob id experientur (propriè, quod patienter in illa mala via).'
- 165. 'Invidus, quamvis omnes suos hostes destruat, ruinam pauetur quia ad eum destruendum ipsa sua invidia satis superque est.'
- 166. 'Ejus qui invidis oculis aspicit ea, quae caeteris dantur, familia ad vestitus ac cibi inopiam redigetur.'
- 167. 'Dea felicitatis invido irata, suae sorori, (quae est dea miseriae) eum prodet.'
- 168. 'Crudelis illa, quae dicitur invidia, hujus mundi felicitateu destruit, et postremò ad inferos perducit.'

NOTES. 225

169. 'Invidi hominis felicitas, et recti hominis infelicitas attentè consideranda est.'

Prosperity cannot proceed from envy, nor ruin from its opposite. If, then, an envious man be prosperous, or an unenvious person suffer loss, the wise will ponder the mystery. Com. says, 'old deeds' are the cause. The idea is expanded in Psa. lxxiii.

170. 'Nemo per invidiam dives evasit;
Nemo ob invidiae carentiam evasit pauper.

# CHAPTER XVIII.

Beschi: Non inhiare alienis bonis.

Com.'s analysis:—

I. 1-7. Evils of coveting other men's goods.

II. 8, 9. Excellence of not coveting.

III. 10. The two contrasted.

171. 'Si, sine ullo jure, alienis bonis inhiaveris, id tibi et familiae destructionem, et varia eo ipso tempore detrimenta causabit.'

172. 'Qui injusti vocari erubescunt, ob desiderium emolumenti, quod aliena bona afferunt, non faciunt quid, quod aequi censurare possint.'

173. 'Ob desiderium instantanei gaudii, quod affert alienorum bonorum possessio, virtuti contraria non facit, qui alia (nempe in aeternum duratura) gaudia desiderat.'

174. 'Qui sensus devictos, et ab omni deceptione immunem scientiam habent, aliena non concupiscent, neque in suae paupertatis remedium.'

175. 'Quidnam tibi proderit acutum et vasta eruditione praeditum ingenium, si aliena concupiscendo, apud omnes stulta opereris.'

176. 'Qui ob desiderium charitatem erga proximos exercendi, statum conjugalem, qui via est ad illis subveniendum, amplexus est, aliena concupiscendo, solâ fraudulentorum ad illa assequenda mediorum investigatione, suum propositum destruet (quia fraus omnis charitati adversatur).'

177. 'Noli appetere emolumentum aliena concupiscendo partum, quia dum illud fructicaverit, difficile erit, ut ex illo bonum fructum referas.'

178. 'Si quaeras quidnam sit unde tua felicitas immunita consistere possit, opus est ut non concupiscas quae alius concupiscit fortunae bona.'

179. 'Dea felicitatis apud eos, qui scientiam habent non concupiscen-

tem aliena bona, ex eo quod noscant, id esse virtuti consentaneum, sedem figet, sciens illum locum suae mantione consonum esse.'

180. 'Si non praevidendo mala, quae inde sequuntur, aliena concupiscas, id tibi ruinam pariet; elevatus verò animus, quo tale desiderium a te distinueris, tibi decus pariet.'

# CHAPTER XIX.

# Beschi: Non detrahere.

# Com.'s analysis:--

- I. 1. Benefit of the virtue of abstaining from backbiting.
- II. 2-4. Detraction a cruel evil.
- III. 5-9. Faults resulting from it.
- 181. 'Quamvis nec virtutem sectaris, et ei contraria facias, semper tamen tibi de corosum erit dici, quod detrahere nescis.'
- 182. 'Virtutem exterminando vitia sectari malum est, sed eo pejus erit proximo praesenti fictam laetitiam ostendere et absenti detrahere.'
- 183. 'Ad assequendum fructum de quo virtutis scientia loquitur melius est mori, quam vivere proximo absenti detrahendo et praesenti falsam amicitiam ostendendo.'
- 184. 'Quamvis aliquis coram te sine ulla commiseratione asperrima in te verba proferat, tu noli unquam post ejus tergum verba loqui quae futurum non respicient (i.e. quae non attendant ad mala quae inde sequentur).'
- 185. 'Detractor, qui virtutem laudat, quod ex corde id non faciat, dignosci potest, ex vili officio detrahendi, cui se manciparit.'
- 186. 'Si tu alicujus vitium manifestaveris, ille inter omnia tua vitia, ex quae majora sunt seligendo manifestabit.'
  - தன் = உடைய 'the chief faults, culled out, of him who . . .
- 187. 'Detractores, nescientes laetis verbis amicitiam fovere, suis odiosis verbis et ipsos sibi amicitià junctos a se alienabunt.'
- 188. 'Qui indolem habent detrahendi ipsis suis amicis, quid, quaeso, facient suis inimicis?'
- 189. 'Nonne ex mero virtutis motivo tellus sustinet eos, qui proximo detrahendi vile munus exercent?'
- 190. 'Si quisque eo modo, quo censurat inimicorum vitia censuraret suum detrahendi vitium, esset ne inter homines detractionis malum?'

## CHAPTER XX.

Beschi: Otiosa verba non loqui.

# Com.'s analysis:-

- I. 1-6. The evil of using idle words.
- II. 7-9. The virtue of eschewing them.
- I'. 10. What to speak, and what not to speak.
- 191. Qui audientibus stomacum causando inutilia loquitur ab omnibus contemnetur.'

Beschi reads எல்லாரானும், which destroys metre. It is வே. தொ. (§ 270).

- 192. 'Coram multis vana loqui pejus est, quam amico injuriam facere.'
  - 193. 'In utilia verba quae diffuse profers, te fatuum praedicant.'
- 194. 'Si in coetu infructuosos ac vanos sermones institueris, nec laetitiâ audientes afficies, et probi nomen amittes.'

He reads நன்மையுணிங்கும்='ex probitate alienabuntur.' Comp. Nal. 71:—

'Lord of the pleasant land, where down the mountains cool The streams as garlands fall! with fools no converse hold. The fool will speak all words that hurt. As best you can

To slip away from him is good.'

- 195. 'Si praestans vir futilia loquatur, statim suam magnitudinem atque aestimationem amittet.'
- 196. 'Eum qui in futilibus sermonibus tempus terit, hominem ne vocato, hominum scoriam voca.'
- 197. 'Praestanti viro non adeo nocet irrationabilia loqui, uti nocet loqui futilia.'
- 198. 'Qui ingenio pollent difficilia quaeque perscrutante, verba, quae notabilem fructum non habeant, proferre non audent.'
- 199. 'Qui ab erroribus defaecatum et perfectam scientiam habent, neque per oblivionem infructuosa loquuntur.'
- 200. Ex quae loqui vis, ea quae alicujus momenti sunt, loquere; ea quae nullius momenti sunt, silentio involve.

#### CHAPTER XXI.

#### Beschi: Peccati metus.

# Com.'s analysis :-

- I. 1-3. Evil deeds to be dreaded.
- II. 4-9. Evil done to others brings evil on oneself.
- III. 10. He who does no evil, suffers none.
- 201. 'Qui peccata patrarunt peccatum non timent, qui vero probi sunt valde timent peccati fascinum.'
- 202. 'Cum ignis quandoque bonum, peccatum vero semper malum afferat, plusquam ignem peccatum time.'
- 203. 'Inter omnes scientias eam praestantissimam dicent, quae etiam cum occasio se affert faciendi hostibus quidquam quod peccaminosum sit, scit ab eo abstinere.'
- 204. 'Neque per oblivionem aliorum damnum excogites; si enim excogitaveris, excogitantis ruinam Deus excogitabit.'
- 205. 'Etiam nullum aliud tuae ruinae remedium adsit, peccare noli; si peccaveris, nec novas divitias assequeris, et caetera, quae ante possidebas, amittes.'
  - 206. 'Qui non vult a malis perimi, nolit ipse caeteris malum facere.'
- 207. 'A quovis potenti hoste evadere poteris; qui est peccatum perpetuô te insequendo, tandem te perimet.'
- 208. 'Peccatoris ruina ab eo inseparabilis est, non secus ac umbra à corpore.'
- 209. 'Si teipsum amas, nil quod malum sit, quantumvis minimum, facere audeas.'
- 210. 'Si dixeris, quod quis a recta via aberrendo malum facere non audet, scito quod ille difficulter ruinam patietur.'

## CHAPTER XXII.

Beschi: Munificum esse cum iis, cum quibus mundi mos id postulat, puta cum templis, cum pauperibus, cum propinquis, cum amicis, cum hospitibus. A.: Bienfaisance éclairée. Drew: The knowing and discharging of those acts of benevolence, which are approved by the world.

# Com.'s analysis :-

- I. 1-3. The excellence of due beneficence.
- II. 4. Neglect is death.
- III. 5-7. Wealth is thus of value.
- IV. 8, 3. Poverty should not hinder it.
- V. 10. Real loss cannot accrue from it.

- Com.: 'He has spoken of evils from which mind, tongue, and body are to be guarded, now he speaks of good things to be done.'
- 211. 'Sicuti pluvia suo tempore non desinit pluere, licet nullum a terra retributionem ferat, ita non debet munificentia omitti, etiamsi nulla sit retributio.'
- 212. 'Omnia quae quis suâ industriâ cumulat, ad quid ei dantur, nisi ut munificus sit cum iis, cum quibus mos id postulat?'
- 213. 'Neque in coelo, neque in hac terrâ, facile erit adipisci bonum quod majus sit munificentià in eos, in quos par est eam exercere.'
- 214. 'Qui in munificentia morem servat vivus dicendus est; caeteri, licet vivant, inter mortuos sunt recensendi.'
- 215. 'Divitiae illius, qui erga eos, quos mundi mos postulat, munificentiam exercet, simile sunt lacui aquâ pleno juxta oppidum.'
- 216. 'Divitiae, si possideantur ab eo, qui munificentiam exercere gestit, perinde se habet, ac ri arbor fructifera in medio oppidi fructibus referta sit.'
- 217. 'Divitiae illius, qui habet praestans illud decus munificentiam exercendi, similes erunt arbori medicinali, quae sit omnibus obvia.'
- 218. 'Qui scientiam habent gnaram obligationis, quam quisque habet morem servandi, etiam cum divitiis carent, munificentiam totaliter non deserunt, sed pro viribus illam exercent.'
- 219. 'Munificum virum pauperem evadere non adeo illum vexat, uti displicentia, quam habet, quod nequeat exercere munificentiam ut aequum est.'
- 220. 'Si ex munificentia inopiam gigni dixeris, ego dicam talem inopiam adeo pretiosam esse, ut quovis pretio emi debeat, etiamsi te ipsum vendere opus sit.'

## CHAPTER XXIII.

Beschi: Eleemosinae largitio.

The Com. says: 'The last chapter refers to this world; this to the next world. There charity is inculcated as due to a man's position, here as necessary to the obtaining of vidu.' seas 'act of giving'; say 'gift'; § 143.

221. 'Iis qui onmino pauperes' sunt, aliquid largiri virtuosa largitio erit, nam cae'erae omnes largitiones conditionem habent retributionis; quia vel factae in retributionem, vel ob spem retributionis.'

The real nature of charity: it seeks no return.

222. 'Quamvis tibi suadeant optimam ad coelum viam esse divities cumulare, semper malum puta; quamvis tibi suadeant sua erogantibus aditum in coelo non esse, tu semper id optumum puta.'

எனினும்=' though it were possible for them to say this, which it is not.'

223. 'Pauperi stipem petenti, non profitendo abjectum illum verbum, "nil habeo," statim stipem erogare, vivorum nobilium conditio est.'

Since உள is plural, we must supply உம் twice: உரையாமையும் ஈதலும் (Intro. p. xviii. e).

224. 'Malum est a mendico rogari quousque ejus vultum laetum aspexeris.'

The use of  $\square \Theta$  is noteworthy.

225. 'Decus est poenitentium famem tolerare, sed hoc inferius est decore eorum, qui caeterorum fami consulunt.'

'Charitas perfectior est poenitentiâ.'

226. 'Qui pauperum fami consulit, aliquid erogando, hoc non amittit; sed in manu pauperis deponit, deinceps sibi profuturum.'

227, Difficile est ut pessimus morbus famis aggrediatur eum qui didicit suum cibum cum caeteris partiri.'

var sin from 2 sin. Intro. p. xxiv. § 8.

- 228. 'Immisericors ille, qui suas divitias caeteris non elargitas in morte amittere, quam caeteris distribuere mavult, nonne ignorare videtur quale gaudium afferat caeteros suis largitionibus laetificare?'
- 229. 'Plusquam ipsum mendicandi officium indecorum sane est sua, usque ad fastidium, sine socio (i.e. exclusis pauperibus) comedere?'
- 230. 'Morte pejus nullum est malum; sed ubi largitio non jungitur, bonum erit mori (quia cessat terrae illud inutile pondus).'

அத+உம் 'even that' = அதவும், but அளபைடை takes the place of வ்.

# CHAPTER XXIV.

Poschi: Laus, i.e. laudabiliter vivere. G.: Ruhm.

'Ren a.' The word 450=' praise, fame, glory.' A.: Honneur.

THE C. says it is 'the reward that comes to the householder in this life, the obeys the precepts contained in the foregoing chapters. It is chiefly bestowed on those who give. Hence its place after the chapter on giving.'

- I. The special excellence of it (3).
  - 1. Man's greatest gain on earth.
  - 2. The theme of those who talk—not of poets only. His name becomes a 'household world.'
    - 3. Spontaneously—by the world's consent—it ever rises.
- II. The excellence of those who gain it (2).
  - 4. They gain in both worlds.
  - 5. They turn all to gain.
- III. The inferiority of those who gain it not (4).
  - 6. Their life a failure.
  - 7. They bring reproach on themselves.
  - 8. A good name is the best thing he can leave behind. This he forfeits.
  - 9. They bring a curse on the earth: mere cumberers of the ground.
- IV. The contrast: living and dead (1).
  - 10. Fame is life: its absence, death.

The picture of the life of the virtuous Tamil householder, as drawn (in Ch. v.-xxiv.) by the Pariah weaver-priest of Mayilâpûr a thousand years ago, is, it will be admitted, a very attractive one; and there is reason to believe that the allages of the Karnatic still contain many worthy householders whose life is governed by the rules here prescribed.

- 231. 'Ita vive ut munifici laudem assequaris, nam nihil est homini quod in hac vitâ magis profectum sit.'
- 232. 'Quidquid homines dixerint, vera laus in cum cadet qui pauperibus necessaria largitur'; or, 'Quotquot poetae intexunt laudes omnes in cum cadent, qui pauperibus aliquid largitur.'
- 233. 'Unam si excipias laudem, nil aliud est in mundo quod immortale sit.'
- 234. 'Si intra terrae fines immortalem assequaris laudem, mundus deorum suos cives non curabit; i.e. suorum civium oblitus in te oculos convertet.'
- 235. 'Damnum emolumento esse, et mortem vitam esse, non facile invenies, nisi apud magica prodigia monstrantes.'

He explains: 'Glory is like magic, which exhibits gain in loss and death in life; for it makes poor men happy, and causes the dead to live in the memory of men.'

- 236. 'Si nascaris, cum dotibus laudabilibus nascere, qui has non habent, melius est si non nascantur, quam si nascantur?'
- 237 (240). 'Dedecus est homini non assequi id per quod non toti morimur, sed pars nostri in terris remanet, nempe laudem.'

[237 and 240 are interchanged in Beschi.]

qui vero amo: m prozimi dimisit, difficile est ut iterum vere virtuosus sit.'

- Ellis: 'Those now devoid of wealth may hereafter flourish in happiness; but those devoid of charity cannot be free from offence
- 249. 'Virtutes omnes, quas exercet, qui amore proximi caret, si bene consideres, perinde se habent ac Dei notitia in mente capto.'

He adds: 'Both things are impossible.'

- Ellis: 'As the comprehension of the true God, without clearness of understanding is impossible; so, also, is the practice of virtue without charity.'
- 250. 'Dum in proximum qui te debilior est, absque pietate inveheris, memento, qualis tu sis, quum coram caeteris te potentioribus adstas.'
- Ellis: 'Imagine thyself before those more powerful than thou art, when about to treat harshly those more weak than thyself.'

# CHAPTER XXVI.

Beschi: Abstinentia a carnibus.

- 251. 'Qui ut sua caro pinguescat, alienas carnes comedit quinam eum viventibus lenitatem et clementiam exercere dicetur?'
- 252. 'Sicuti qui suas divitias custodire nescit, illarum possessionem non habet (quia illas amittet); ita qui carnes comedit, lenitatis possessionem non habet.'
- 253. 'In quonam differt animus illius, qui ob solum gustum carnes viventium comedit, ab animo illius qui ob solum gustum arma capit ad viventium necem? (Nil inter se different, cum uterque ad illorum necem dirigatur.)'
- 254. 'Si quaeras quid sit lenitas, quid ejus contrarium, scito esse haec duo, nempe viventia non mactare, et ea mactare; quapropter virtuosa esse nequit illorum carnium comestio.'
- 255. 'Ab abstinentia a carnibus viventium vita servatur, quapropter eos qui viventium carnes comedunt, infernus iterum non evomet (i.e. diu in inferno cruciabuntur).'
- 256. 'Si dicas non mactari in mundo viventia ad finem comestionis, jam nullus erit, qui carnes ob pretium det.'

This points to the controversy between the Buddhists and the Jains. The former might not slay, but might eat the slain. The latter, with more consistency, were forbidden to eat or slay. Comp. Manu, v. 51.

NOTES.

285

257. 'Illi quibus cadavera nauseam causant, qui poterunt sine stomacho carnibus vesci, si considerent eas ex alterius viventis cadavere refectas esse?'

Here B. takes 4 min = 'cadaver,' as though it were 19 mor in.

- 258. 'Qui scientiam habent ab omni deceptione immunem non vescentur carnibus, quae non sunt nisi cadavera.'
- 259. 'Melius est non comedere carnes damnificando alicujus viventis vitam, quam mille victimas immolare butyrum fundendo super illas.'
- 260. 'Eum qui viventes non mactat, et carnes respuit, viventia omnia junctis manibus venerabuntur.'

## CHAPTER XXVII.

## Beschi: Poenitentia.

- 261. 'Ex vitae austeritate provenientia incommoda patienter ferre ac ne caeteris molestiam aut dolorem afferat, sui depressionem et mortificationem aequo animo tolerare, duo sunt, qure poenitentiae formam constituunt.'
- 262. 'Iis qui supradictam poenitentiam possident, praeter meritum, quod illis obvenit, poenitentiae quoque virtus oritur; qui vero supradictam poenitentiam non habent infructuosè in poenitentiae virtute acquirendà laborant.'
- 263. 'Sub practextu subreniendi Religiosis nonne caeteri obliti videntur poenitentiae, quam agere debent?' B. adds: 'Sensus est, falsum esse, quod plurimi putant, Poenitentiae virtutem propriam esse status religiosi, non vero conjugalis, et sufficere si conjugatus Religioso succurrat, ut in suo statu poenitenti vivat, nam poenitentia est cuilibet statui necessaria.'
- Dr. Graul more exactly translates: 'Ceteri studiosi poenitentibus submeniendi—num forte poenitentiae obliti sunt?' This seems to be
  correct. But in his German version he says: 'Die Andern, den
  Andern beizuspringen willens, haben wohl der Busse vergessen'; and
  explains substantially as F. Beschi. The Com. says the meaning is
  'Penitence is more than gifts.' The sense seems to be, 'The householder, though he perform no penance himself, is not unmindful of
  it; since he supplies to penitents the means by which they live to perform their penitential acts; and so he shares in the reward and merit
  of those acts.' Comp. 41, 46, and the whole scope of Ch. v.

- 264. 'Virtutis hostium destructio, et virtutis fautorum cumulatio, si bene consideres, per poenitentiam obtinentur.'
- B. read simon; but says the metre requires simon, which is the text of the Madras editions.
- 265. 'Cum per illum obtinere possis omnia, quae in futuro seculo cupis bona, poenitentiam in hoc mundo exercere debes.'
- 266. 'Qui poenitentiam agunt sibi emolumentum parant; caeteri qui, concupiscentiae laqueis irretiti, eam non agunt, damnum sibi parant.'

Comp. Nal. 51 :--

- 'As when lamp enters darkness flies, so sin stands not defore man's penitence. As when in lamp the oil Wastes, darkness rushes in, so evil takes its place Where deeds of virtue cease.'
- 267. 'Sicuti aurum in igne lucidum evadit, ita corporis afflictatio poenitentium animum niti lum reddit.'
- 268. Beschi: 'Eum qui perfectam sui animi possessionem obtinuit, caeteri mortales, qui tale decus not habent, venerabuntur'; adding, 'perfecte autem suum animum possidet, qui cum non dividit cum concupiscentiis suis, à quibus per poenitentiam emancipaverit sese.'

He explains தாறை by perfecte. The Vedinta philosophy would interpret தாறை by அகங்காரமற 'so that the I, the sense of self may cease.'

Comp. M. Arnold :-

'We see all sights from pole to pole, And glance, and rush, and bustle by, And never once possess our soul, Before we die.'

- 269. 'Qui poenitentiae decus obtinuerunt, et ipsius "Yamnis" qui deus est mortis, poterunt manus effugere (hoc est, immortales evadere).'
- 270. 'Causa cur plurimi verâ virtute careant, est quia poenitentiam agunt pauci, plurimi eum non agunt.'

#### CHAPTER XXVIII.

Beschi: Hipocrisis; i.e. virtutis species, cui animus non jungitur, sed exterius tantum demonstratur. A.: Feinte moralité.

271. 'Eum, qui animo fraudulento virtutem qua caret exterius fingit, quinque elementa, quae ejus corpori mixta sunt, interius deridebunt.'

The Sanskrit Tarka Sangraha (Ballantyne), p. 3, gives nine categories: 'earth, water, light, air, ether, time, place, soul and mind.'

Beschi interprets: 'Hippocrita ab ipså suâ conscientiâ (qui per elementa sibi admixta designatur) quae suae fictionis testis est, deridebatur.'

A.: 'Les cinq éléments (de son être).'

272. 'Talem virtutis speciem fingas, quae coelum ipsum aequet;—quid tibi proderit, si tuae cum conscientiae testimonio pravus fuesis?'

273. 'Virtutis larva, quam in exteriori habitu prae se fert qui virtute vacuus suis concupiscentiis habenas laxat, est sicuti larva bovis, qui tigridi pelle coopertus segetes depascitur.'

274. 'Poenitentiam fingendo poenitentiae dissona facere, perinde est ac venatoris officium, qui post arbustum se celando, aves decipit.'

275. 'Ficta virtus eorum qui se dicunt affectibus orbos, ut magnifiunt, multa ac talia damna affert, ut dicere cogantur, eheu! quid feci.'

276. 'Nemo est in mundo inclementior (vel saevior) iis, qui interius affectibus non renuntiando, sed exterius quasi affectibus orbos se praebendo vivunt, decipiendo eos, a quibus vitae subsidia extorquent.'

277. 'Aliqui sunt in mundo, quid quoad exteriorem habitum spectati similes videntur semini குன்றிமணி dicto; in interiore verò statu, nigriores sunt apice ejusdem seminis?'

278. 'Multi homines interiorem animi nequitiam lavacris aliisque actionibus exterioribus virtutem redolentibus celando procedunt.'

279. 'Sagitta quamvis recta sit crudelis est; cithara licet tortuosa dulcis est (idque ob affectus quos causant); eodem prorsus modo homines non sun aestimandi ex aspectu, sed ex operum qualitate.'

280. 'Nec capitis rasio nec longa caesaries opus tibi erit, si abstinueris ab iis, quae sapientes reprobant.'

This alludes to the diverse practices of Çaivas, of whom the *Paṇḍtrams* shave the head, and the *Tambirâns*, with Yôgis in general, allow the hair to grow.

The poet's idea as to the standard of moral excellence is that of Aristotle (Ethics, II. vi. 15, Sir A. Grant's ed., vol. i. p. 499) who speaks of ἀρετὴ (ஹι) as ἀρισμένη λόγφ καὶ ὡς ἄν ὁ φρόνιμος ὁρίσειεν, 'determined by a standard according as the thoughtful man would determine.' Sir A. Grant adds: 'The thoughtful man stands as the representative of the absolute reason of man, manifested in the individual consciousness.' The φρόνιμος in the ⑤ρεῖ is variously named as ερρωωσ, Μρέρωσ, επώρωσ, and collectively 2.00.

Comp. 140, 280, Ch. xLIII.

## CHAPTER XXIX.

# Beschi: Nullum defraudare.

- 281. 'Qui dicitur coelestem gloriam sine contemptu assequi desiderans, cavere debet, ne caeteros in aliquo, quantulum cunque illud sit, defraudet.'
- 282. 'Cum ipsa peccandi intentio peccatum sit, noli unquam dicere, seu cogitare dicendo, aliena bona per fraudem rapiam.'
- 283. 'Fraude partum emolumentum, quasi limites transgrediendo ruinam afferet.'
- 284. 'Aliquem defraudandi cupiditas, quamvis dum nascitur parva quaedam culpa videatur, cum tamen fructificat, immortalia damna affert.'
- 285. 'In iis qui obtutum figunt (i.e. animum intendunt) in vile officium defraudandi caeteros, reperiri nequit possessio amoris erga proximum necessarii cuique qui statum religiosum intendit.'
- 286. 'Qui nimiam cupiditatem habent caeteros defraudendi non possunt procedere conformiter perfectioni in qua sistunt.'
- 287. 'Tenebrosum consilium defraudandi caeteros non invenitur in co qui ambit decus ex justitià proveniens.'
- 288. 'Sicuti ab eorum animo, qui justitiam servare sciunt, inseparabilis est virtus; ita ab eo, qui aliena rapere didicit, inseparabilis est fraus.'
- 289. 'Eo ipso tempore in quo mensuram non servant, sibi ruinam parant ii, qui nil aliud scire videntur nisi aliena rapiendi officium?'
- 290. 'Qui proximum defraudant incerti sunt de vitâ temporali; qui verò neminem defraudant certi sunt etiam de eternâ.'

#### CHAPTER XXX.

Beschi: Oris integritas. Com.: பெட்யின ததன்மை.

- 291. 'Si quaeras, quid sit quod dicitur oris integritas, scito esse non loqui nisi talia, quae nullum in se malum contineant.'
- 292. 'Et ipsum loqui falsa in oris integritate locus. habebit, sine culpâ proximo bonum afferat.' He adds: 'Sermo est de falsitate sine mendacio prolatâ.'

NOTES. 289

- 'S. Paul's position appears to be that the duty of truth-speaking is an offshoot of the ordinary relations of man to man, and that it is a consequence of men being members one of another. The ground for the duty is the relation of charity in which we stand to each other, of the unity, moral and social, by which we are connected with each other. Eph. iv. 25.' Compare the whole passage, pp. 155-160, in Mozley's Ruling Ideas in Early Ages.
- 293. 'Noli unquam sciens ac prudens mentiri quia post prolatum mendacium tuame to conscientia yexabit.'

தன்னெஞ்சறிவது is nom. of respect. 'Lie not in regard to that of which thy mind is conscious.'

- 294. 'Si in loquendo nunquam contra tuam mentem ieris (processeris) in mente sapientum omnia possidebis decora.'
- 295. 'Si animum habeas a quovis mendacio refugientem, et os huic animo conformiter loquens, ipsos poenitentes, atque eleemosinarios superabis.'

He adds: 'It is easier to afflict the body and to give alms than to guard oneself from every falsehood'

296. 'Nil est ita hudabile un oris integritas, cum per ipsum sine labore ac molestia adipisci possis bonum quad tibi afferrent caeterae virtutes omnes.'

But comp. 323.

297. 'Si constanter oris integritatem se vaveris, bonum est cacteras virtutes exercere.'

Beschi thinks பொய்யாமை = (1) oris integritatem; (2) constanter. In செய்யாமை செய்யாமை he seer a double negative = 'non facere omissionem.' The absence of truthfulness would invalidate every virtue: 'First secure truth, and then do not omit the practice of any virtue.' The repetition (அடுக்கு, III. Gram. 200) is for emphasis.

- 298. 'Corporis munditiem parit aqua, animi munditiem parit oris integritas.'
- 299. 'Non omnis splendor proprius est sapientis splendor; proprius ejus splendor est in oris integritate splendere.'
  - A.: 'C'est la lumière (d'une bouche) qui ne ment pas.'
- 300. 'In omnibus scientiis, quas veridicas ego novi, nil est quod superat veracitatis decus.'

#### CHAPTER XXXI.

Beschi: Non irasci.

The commonest word for this, the S. கோபம், is not found in the குறன். We have வெகுளி, சினம், கதம், q.v.

301. 'Si irasci caveas in eum, qui id meretur, dici poteris irae fraenator; nam in eum, qui id non meretur, quid si irascaris, quid si non irascaris?'

செல் gives another idea: 'Where your anger can make itself felt.' I see no reference to merit.

302. 'Insuper irasci in te potentiores malum est; sed multo pejus erit irasci in tibi inferiores.'

In one case you hurt yourself, in the other both your foe and yourself.

303. 'Cum ex eo semper tibi malum obveniat, noli alicui irasci, sive te major sit, sive minor, sive aequalis.'

யார்மாட்டும் includes வலியார், எளியார் and ஒப்பார்.

- 304. 'Est ne hostis tam noxius uti interior hic hostis nempe ira, quae vultûs lactitiam et cordis serenitatem destruit?'
- 305. 'Si teipsum a malis defendere cupis, ab irâ cave, nam nisi caveris, tu amet ira te cruciabit.'
- 306. 'Irac ignis non modo eos, in quibus gignitur, adierit; sed etiam tabulam securitatis quam in hoc miseriarum pelago habent, nempe consanguineos, et amicos absumit.'
- 307. 'Ejus qui iram sibi proficuam putando eam sibi comitem adsciscit, ruina ita infallibilis est uti infallibilis est ictus manu terram percutientis.'
- 308. 'Etiam ei, qui tibi tale malum fecit, ut aequet splendorem plurium ignium sinul junctorum, si possibile tibi erit, non irasci optimum erit?'
- 309. 'Si quis neque irascendi cogitationem in corde admiserit, omnia quae cogitaverit bona simul obtinebit.'
- 310. In ira exorbitantes sunt mortuis similes; qui iram fraenant, similes sunt iis, qui in coelo felicitur vivunt.

## CHAPTER XXXII.

Beschi: Nemini malefacere.

[I have refrained from references to the Holy Scriptures, which the reader or a readily supply.]

311. 'Inculpatorum virorum conditio est nemini malum facere, etiam si inde talem felicitatem obtenturi sint, quae ipsis celsitudinem pariat.'

Com. says: 'Neither for your own profit, nor from malice, nor from heedlessness.'

செல்வம் is interpreted to be the 'mystic powers' which a yogi acquires. The obvious meaning is 'wealth which confers distinction.'

- 312. 'Inculpatorum virorum conditio est, etiam si quis ex odio ipsis malefaciat ei malum non referre'
- 313. 'Et ipsis hostibus non sunt facienda mala; nam postquam illa feceris, tibi inevitabile damnum afferent.'

செய்யாமை = செய்யாமல் used abs. = 'even when you have done no wrong to them.'

314. 'Tibi malum facientes plectendi optimus modus est, beneficium ipsis faciendo pudore affectos eos dimittere.'

This is in effect the saying ascribed to Buddha: 'Enmity never comes to an end through enmity here below; it come to an end by non-enmity.' (Oldenberg's Buddha, p. 293.) See the story of Long-grief and Long-life. Comp. Dhamma-pada, 222, 223, translated by F. Max Müller.

- 315. 'Quid tibi spirituales ac divinae scientiae proderunt, si alienum malum perinde ac proprium cavere nescias?'
  - 316. 'Quod tu nosti malum esse, ne concupiscas alteri facere.'
- 317. 'Quovis tempore, cuicumque, quantulum-cumque illud sit, volens ac prudens, malum [ne facias] cavere optimum est.'

[The rest of the Chapter and verses to 326 (inclusive) are missing in the India House MS. of Beschi's Kurral.]

# CHAPTER XXXIII.

Beschi: Non occidere.

1-6. In Beschi missing.

This chapter inculcates the virtue of with ahimsa, or 'respect for all that has life.' The Com. says this subject is treated last because this virtue is the highest. Manu, v. 43 seq., x. 63, xi. 23.

322. பல்லுயிர் 'the manifold life of other creatures.'--Drew. It is

not only abstinence from animal food that is inculcated, but cherishing (ஓம்புதல்) all the inferior creation.

All the negative commands, obedience to which confers on man 'the five-fold uprightness,' are reiterated by Tiruvalluvar, though not in order. (See Oldenberg's *Buddha*, p. 290.)

## These are—

- 1. To kill no living thing: கொல்லாடை.
- 2. Not to lay hands on another's property: கள்ளாடை. Ch. xxix.
- 3. Not to touch another's wife: பிறனில்விழையாடை. Ch. xv.
- 4. Not to speak what is untrue: வாய்மை. Ch. xxx.
- 5. Not to drink intoxicating drinks: கள்ளுண்ணுமை. Ch. xciii.
- 324. It requires care to avoid injury to living beings. Hence &= istudy.
- 325. 'Permanence.' Dreading a continuance of this embodied existence, and renouncing all in order to gain & . Comp. Ch. xxxv.
- 327. 'Quamvis tua ipsius vita a te separatur, tu noli facere malum separans alterius dulcem vitam.'

A man may not kill, even in self-defence. The reasoning in Bhaq. Gita, ii. is adverse to this.

328. 'Quamvis et bonum et magna felicitas sequatur ex viventium occisione (uti contingit in victimarum immolatione), tamen sapientes abhorrent ab emolumento proprio aliorum nece comparato.'

Even sacrifices are forbidden.

329. 'Qui munere funguntur necandi viventia, minimae notae sunt in aestimatione eorum qui talis officii vilitatem agnoscunt.'

Sacrificing priests, and soldiers, are not to be honoured.

330. 'Non desunt, qui videntes aliquem obesa membra prae se ferentem, et valdè infelicem vitam ducentem, dicant eum alicujus necis reum esse.'

Comp. Nal. 122, 123:

'Their legs in iron bound, as slaves to alien lords, They 'll till the black and barren soil, who snared and kept In cages partridges and quails, that dwell in wilds

Where beetles hum amid the flowers.'

'Who loved in other time on crabs to feed, and broke
Their joints, what time the guilt of olden deeds comes home,
Like fire their palms shall glow, their fingers rot away,
When direful leprosy's fierce pangs arise.'

## CHAPTER XXXIV.

Beschi: Mundanarum rerum instabilitas.

Com.: Only by knowledge of this does a man learn to relax his hold on visible things, and so attain to the spa of the next chapter.

Analysis:-

I. 1. Ignorance of it is folly.

II. 2, 3. Instability of prosperity.

III. 4-10. Time hurries us away.

Decay and death. Life's brevity. Body's instability.

The teaching of the four chapters (xxxiv.-xxxvii.) to which commentators (but not the poet) give the title Trail, is much the same as that of the following extract:—

'The separated condition of the soul, which is the cause of mental error (டிருன்), is also the cause of moral evil. Ignorant of its true nature, the soul attaches itself to objects unworthy of it (பேறையை). Every act which it performs to gratify this attachment (பற்று), entangles it deeper in the perishable world; and, as it is itself imperishable, it is condemned to a perpetual series of changes (பிறப்பு). Once dragged into the sainsara, into the vortex of life, it passes from one existence into another, without respite and without rest. This is the twofold doctrine of the Karma, i.e. the act (விண) by which the soul determines its own destiny (ஊர்); and of the Punarbhava, i.e. the successive rebirths in which it undergoes it.' (Barth, pp. 77, 78.)

331. 'Quod caducum est stabile esse opinari inscitia est religioso valdè noxia.'

Comp. Nál. 52:

'The chief of men reflect on change, disease, old age,
And death, and do their needful work. The endless round
Of sevenfold science, lore of stars, who raving teach,
Are maddest of the foolish throng.'

332. 'Divitiarum adventus est uti adventus spectatorum ad publicum ludum; abeunt vero eodem modo, quo dissolvitur spectatorum coetus absoluto ludo.'

Drew says: 'the one is by slow degrees; the other is rapid—in a moment.'

333. 'Divitiae instabilis conditionis sunt, quapropter si eas obtineas statim iis utere; ad virtutum exercitium, quae unicè stabilem tibi fructum affere possunt.'

334. 'Quod a nobis dies dicitur ostendit se tanquam temporis men-

suram quamdam; sed illum ritè percipientibus, non est nisi gladius vitam secans.'

335. 'Antequam linguae loquela desit, et singultus guttur intercipiat, bona opera festinanter operare.'

See Nal. 332 ('Rusticus expectat,' &c.):

'In the great sea to bathe they went, but cried, "We'll wait Till all its roar is still, then bathe." Such is their worth Who say, "We'll practise virtue and be wise when all Our household toils and cares have end."'

336. 'Frequentissimum in hoc mundo est dici de aliquo, quod heri exstitit, et hodie non est.'

Comp. Nal. 27-29:

'Like bubble that, when rain falls, oftentimes appears And disappears, is this our frame. The steadfast wise Resolve to rid themselves of this perplexity.

In the wide world, who can compare with these?

'Those who have gained this well-knit frame should seize the gain The body yields. For, like a cloud upon the hills That casts its shadow, nor abides, but thence departs, The body leaves no trace behind.

'The body's transient state is as the dew-drop hangs
On grassy tufts. This very hour do virtuous deeds!
E'en now he stood, he sat, he fell, while friends bewailed
He died; such is man's history!'

337. 'Qui nec sciunt an per unum instans victuri sint, innumera mente moliuntur futuro tempore agenda.'

Comp. Nal. 359 (vain dreams):

'To-day, at once, a little hence, our joys are crowned!

And so men think, and tell their friends with hearts full glad;
But soon their eager minds are changed; and many men

Have faded like a lotus' leaf!'

338. 'Aviis ovum deserendo volans symbolum est unionis animae cum corpore.'

Comp. Nal. 30:

'Unasked men come, as kinsmen in the home appear, Then silent go. As silently the bird deserts The tree where nest remains, and go far off, so these Leave but the body to their friends.'

339. 'Generatio et interitus sunt veluti somnus et vigilia.'

340. 'Si anima tanquam hospes in corpore moratur, nonne certum est corpus non esse propriam animae domum.'

# CHAPTER XXXV.

Beschi: Omnibus mundanis rebus renunciare, atque ab iis affectum divellere.

The second chapter of the Gitâ should be compared with this. Com.'s analysis:—

- I. 1-4. Relinquishment of all external bonds : புறப்பற்று.
- II. 5. Of internal bonds: அகப்பற்று.
- III. 6. Reward of renouncing both.
- IV. 7. Sorrows to those who renounce not.
- V. 8, 9. Both combined.
- VI. 10. The means.
- 341. 'Qui ab omnibus mundanis rebus se disjungit, non experietur afflictiones, quae ob iis proveniunt.'

The repetition gives emphasis.

342. 'Si desideras frui gaudiis, quae in hâc etiam vità omnium renunciatio affert, citô renuntia, ut illis diu frui possis.'

Comp. Nal. 11:

"Hoar age will come," thus think the men of knowledge good, And have from earliest years all ties renounced. Who joy In youth, unstable, never free from fault, with pain

Leaning upon a staff, erewhile will rise.'

- 343. 'Qui ad caelum anhelant, opus est ut eodem tempore, et suos sensus mortificent, et omnia quae possidunt, relinquant.'
- ஐந்து பொறிகளுக்குரிமையாகிய ஐந்துபுலன்கள். Comp. பொறி in Vocab.
- 344. 'Perfecti poenitentis est nihil possidere; alicujus enim boni temporalis possessio, cum caussa sit, ut animus illaqueetur, poenitentiam quoque destruct.'

All possessions must be abandoned.

- 345. 'Si nostrum corpus intolerabile pondus est nos retardans ne ad coelum festinemur, quid quaeso crit, si supra hoc pondus adjecerimus pondus affectuum ad caetera nobis extrinseca?'
- 346. 'Qui a se removet fascinum, quo amor proprius, et amor eorum quae possidemus nos fascinat, gloriam assequetur quam ipsorum caelicolarum plurimi adepti non sunt.'
- அகங்காரம் and மற்றதை (ahaikira, mammala) are continually denounced. The one asserts the reality of self, and the other thinks external things are its own.
  - வீடு is beyon I the various 'heavens' assigned to Çiva, Brahm , &c.
- 347. Qui nunquam deserunt affectum bonorum sentibilium, nunquam desinent ab iis cruciari.'

348. 'Qui perfectè omnibus renunciant, acternam beatitatem obtineut; caeteri omnes, a suorum affectuum rete illaqueati, et a suis desideriis fascinati, a caelo distincbuntur.'

தலேப்பட்டார்: the past tense denoting certainty. See Natl. 331:

'The turtle's murderers have put it in the pot,
Set fire beneath; it sports, unconscious of its fate.
Such is their worth who joy entangled in life's net,
While death, the mighty slayer, waits to seize.'

349. 'Si affectus omnes obtruncaveris, ab alterius vitae suppliciis liber evadens, ad caelum festinabis; si secus feceris, ab aeternâ beitate diu distentus, variis cruciatibus obnoxius eris.'

My version varies.

350. Dei amorem tenaciter prehende, et ut sensibilium amorem extinguas, ilium ipsum Dei amorem quotidie tenacius prehendere, atque augere stude.'

Beschi quotes S. Augustine: 'Crescente charitate decrescit cupiditas.'

## CHAPTER XXXVI.

Beschi: Verum assequi conari.

- 351. 'Fascinatio quà quis sibi suadet, verum esse, quod verum non est, infelix vitae genus in altero mundo causabit.'
- 352. Tenebris (nempe internalibus), amotis, suavitas (i.e. beatitas nempe aeterna) obveniet illi, qui a fascinatione liberam et puram ab erroribus scientiam aequisivit.'
- 353. 'Qui omne dubium a se alicnando, verum assequi conatur, quamvis in terrà existat, caelo valdè proximus erit.'
- 354. 'Quid tibi proderit scientia omnium quae quinque sensibus objiciuntur, si veri scientiam non assequaris.'
- 355. 'Veri assecutio in eo consistit, ut cujuscunque rei, cujusvis conditionis sit, non quas primo obtutui objiciuntur, sed proprias ac veras ejusdem qualitates, causas et effectus assequaris.'

It seems that the poet must mean, to see God in everything is true knowledge. He (or it) is the மெய்பொருள் or தக்குவம்.

thou art it,' on which the Tamil sectorian poets have written volumes, is that which the poet has adopted; but it is somewhat vaguely expressed, and there is a manifest avoiding of Sanskrit formulas. He so teaches the doctrine of the Upanishads as to avoid anything that could mark him as a follower of any sectarian teacher. Comp. 423.

- 356. 'Qui in hoc mundo apud sapientes discendo veri Dei notitiam assequuntur, viam ingredientur, quae non est iterum in mundum illos ductura.'
- 357. 'Si tua mens attentè omnia con iderando verum Deum assequatur, procul dubio noli cogitare quod acternam vitam non sis assequuturus.'
- 358. 'Veri assecutio illa est quae talem obtinet veri Dei notionem, ut fugando inscitiam, quae post mortem miseram vitam causat, ad aeternam beatitatem perducat.'
- 359. 'Si assequendo veram notionem illius, qui rebus omnibus adhaeret (nempe Dei), ita vivas ut in te omnino pereat mundanis rebus adhaesio, tibi non adhaerebunt mula, quae adhaererent, si illam vivendi rationem infringeres.'
- 360. 'A malis omnino immunis non eris, nisi illorum trium, nempe, cupidatis, aversionis, et veri ignoratiae ipsum quoque nomen in te extinguatur.'

See Bhag. Gitâ, ii. 62, 63. The Tamil scholar will derive much information (together with a little wholesome mental discipline), from a study of the பஞ்சத்சப்பிரகரணம்.

## CHAPTER XXXVII.

Beschi: A sensibilibus ipsa quoque desideria direllere.

- 361. 'Desiderium sensibilium a sapientibus vocatur semen, quod omnibus nullo unquam tempore desituram infelicem vitam post mortem parit.'
- 362. 'Si aliquid desiderare vis, desidera a te abigere infelicitatem, quae post mortem sequitur: id vero non assequeris, nisi desiderando omnium desideriorum carentiam.'
- 363. 'Immunitas ab omni sensibilium desiderio adeo magna felicitas est, ut in hoc mundo et in altero similem uon habeat.'
- 364. 'Omni desiderio carere ab omni labe immunitatem parit; illud verò assequeris, si verum assequi studueris.'
- 365. 'Ab omni malo immunes dicentur ii qui omne desiderium abegerunt; meteri, licet aliqua hujus mundi mala effugiant, ab alterius vitae malis immunes non crunt.'
- 366. 'Religiosi propria virtus est cavere a desideriis sensibilium, quae homines decipiunt illaqueantque.'
- 367. 'Desideriis carentes omni malo carebunt; si desideria adsint, nulla licèt sit alia caussa, mala indesinentia incessenter venient.'

- 368. 'Si desideriis, quae inter omnia mala pessima mala sunt, extinxeris, in hâc quoque vitâ indesinentem felicitatem assequeris.'
- 369. 'Si desideria superando extinxeris, ea ipsa, quam cogitas, via opera assequeris, quae tibi ab omnibus malis immunitatem afferant.'
- 370. 'Si a te elongaveris desideria, quae insatiabilis conditionis sunt, co ipso instanti meritum assequeris ad id quod immutabilis conditionis est (nempe ad beatitatem).'

#### CHAPTER XXXVIII.

Beschi: Divinorum Decretorum irrefragabilitas. ஊந்=பழமை.

BESCHI prefixes to the chapter: 'Capat unicum et ab anterioribus materiis avulsum.'

371. 'Si divitias lucrandi statutum tempus adveniat, statim industriosus evades; si illas amittendi tempus adveniat, statim ad laborandum piger, et ad divitias servandas ineptus evades.'

Ellis has given a version of seven couplets in this chapter.

- 'By the decreed effect of the works of former births, industry is excited and wealth accrues; and by the same, indolence prevails and wealth departs.'
- 372. 'Quamvis valde solers quis sit, si ei divitias amittendi statutum tempus adveniat, statim insipiens evadit; quamvis valde insipiens quis sit, si divitias lucrandi statutum tempus advenerit, solers evadit.'
- 373. 'Licèt quis multas ac subtiles scientias suâ ingenii subtilitate didicerit, insipientia quam affert divitias amittendi statutum tempus, ejus ingenii subtilitatem superabit.'
- Ellis: 'Although he have obtained various and profound learning, his natural disposition will overcome his knowledge.'

See Nal. 108 (Infatuation, result of deeds in a former birth):

- 'Not ignorant are they; but, though what man should know They know, yet deeds that bring guilt to their souls they do.— Lord of the wide sea's pleasant shore, where breezes breathe The lily's fragrance round!—This comes from former deeds.'
- 374. Duplex in mundo proprietas, nempe divitem esse et sapientem; valde latam differentiam patiuntur; nam aliâ viâ quis flives evadit; aliâ sapiens.'
- 375. 'Si divitias lucrandi statutum tempus advenerit, omnes ad felicitatem et divitias assequendas ineptae occasiones opportunae et aptae evadent; si illud non advenerit, omnes lucrandi opportunitates ineptae evadent.'

376. 'Quod ex divino statuto non habet conditionem ut sit tuum, tuum non crit, quamvis multum labores in eo custodiendo; quod ex divino statuto tuum est, ctiamsi illud procul a te projicias, a te procul non ibit.'

Hitop. Intro. 28, 29.

Ellis: 'That which is not by nature theirs, no labour can obtain; and that which is, though they reject it, will not quit them.' See Not. 101:

'Though you send forth the tender calf midst many cows,

It hath unerring skill its mother to find out;

Deeds of old days have even so the power to search

Him out to whom their fruit pertains.'

377. 'Etiamsi immensas divitias cumulaveris, non crit tibi possibile iis frui supra mensuram quam Deus tibi praefinivit.'

Ellis: 'Those who have accumulated millions can enjoy nothing but what the apportioner has apportioned to them.'

- As B. says in the note given below, this couplet changes the whole aspect of the chapter. This idea of the *Personal* Apportioner—Judge, Administrator of the World.—'Who by His Providence governs all things,' is to be noted.
- 378. 'Etiamsi, qui pauperrimi sunt, non concipient propositum renunciandi omnibus, nisi Deus avertat impedimenta quae adesse statuit.'
- 379. 'Si scis quod tu cupis fieri non posse, nisi cum ad id praefinitum tempus advenerit, quando illud non fit, quare quaeso tristaris.'
- Ellis: 'Why should those who see that good only happens in the destined season of prosperity be grieved in the season of adversity?'
- 380. 'Quidquid excogitaveris ut divina decreta retardes, illa semper tuas industrias omnes pracibunt; quid in mundo divinis decretis potentius.'

Ellis: 'What is more powerful than the destined effect of former works? It anticipates even thy thoughts while considering how to avoid it.' *Hitop*. Intro. 33.

## NOTE BY B.

Non me latet vocem est, cui ego divinorum decretorum significationem tribuo, ab aliis usurpari pro the affect quod significat opera antiquitus facta, neque ignoro cosdem humanarum rerum vices tribuere operibus antiquitus factis, sive bonis, sive malis, pro effectuum diversitate; dicunt enim, virum probum pauperem esse, ob peccata quae antiquitus patravit (sive antequam nasceretur in al'a generatione, uti Tamulenses stulle putant, sive postquam natus est, in adolescentia vel pueritia), quaeque adhuc non luit ferendo supplicium iis debitum; virum vero improbum felicem esse, ob virtutes quas antiquitus exercuit, et pro

32

quibus, adhuc praemium iis debitum non retulit; atque, eodem modo virum industrium ac indefesse laborantem pro divitiis acquirendis nil acquirere in poenam peccatorum veterum; virum vero omnino ineptum atque pigrum sine ullo labore divitem evadere in praemium veterum virtutum; ita ut quidquid vulgus malam fortunam, aut bonam fortunam appellat, id ipsi refundant in opera antiquitus facta. In hoc vero capitulo dictam vocem melius explicari et proprius significare divina decreta, patet, tum ex serie tota sententiarum in hoc capitulo contentarum, tum ex illo versu speciatim—

வகு*ந்ரான்* வகுத்த வகையல்லாற் கோடி தெ.குத்தார்க்குத் துய்க்க லரிது,

in quo ne per sommium quidem Auctor meminit operum antiquitus factorum, sed solum divini statuti, quod nemo praeterire potest: et quamvis detur quod opera antiquitus facta suum locum habeant in humanarum rerum vicibus, quarum causam ignoramus, cum tamen dicta opera antiquitus facta, sive bona, sive mala, hic et nunc, et non antea neque postea suum sortiri effectum, sive bonum, sive malum, non dependeat, nisi a divinâ voluntate, quae statuit tempus in quo alicujus virtus praemiari, peccatum puniri debeat; cumque omnis vis operum antiquitus factorum ad divinorum decretorum virtuti praemium, peccato poenam statuentium irrefragabilitatem reducatur, recto voci antiquitus divinorum decretorum significatio tributa est; eo vel magis, quod vox exami ex sua natură nil significat nisi antiquium quid, quod aeque, competit operibus antiquitus factis, quorum vim nunc quis experitur, ac divino statuto decernenti, ut dicta opera nunc suam vim exerceant, nam nil est divinis decretis antiquius.'

#### CHAPTER XXXIX.

Beschi · Regis magnitudo.

This chapter speaks of the king; but in the following chapters, though the title is  $\mathfrak{AT} \widehat{\mathcal{H}} \omega \widehat{\mathcal{H}}$ , the verses apply to men in general.

381. 'Qui validum exercitum, copiam subditorum, auri vim, rectos consiliarios, vicinorum regum foedus, et fortem arcem (quae sex sunt regi necessaria) possidet, caeteros inter reges erit veluti inter caetera animantia leo.'

Manu, vi. 160.

- 382. 'Proprium regum est, in his quatuor, nempe imperturbabilitate, liberalitate, prudentia, et animi robore nunquam deficere.'
- 383. 'Ab eo qui terram gubernat, dissociabilia sunt ista tria, nempe in suo munere sollicitudo, ejusdem peritia, et animi firmitas.'
  - 384. 'Rex debet a virtute nunquam aberrando, et vitiosum quod est a

suo regno eliminando, sublimem animum a generositate non aberrantem possidere.'

385. 'Rex talis sit ut valeat divitias cumulare, cumulatas absque detrimento in suo thesauro congerere, congescus ne ab hostibus rapiantur custodire, custoditas pro virtutis exercitio, pro acrarii incremento, et magnifică sui sustentatione prudenter distribuere.'

This is Manu, vii. 99, 100.

- 386. 'Orbis regem qui suis subditis facile se praebeat visendum, iisque dura non loquatur verba, laudibus extollet.'
- 387. 'Regibus qui suavibus verbis et regali munificentià subditos amanter defendere valeat, hic orbis suis laudibus tantus erit quantum ipsi cogitaverint (i.e. ob laudes, quas in orbe referent, dicti reges tot regnis dominabuntur, quot ipsi voluerint).'
- 388. 'Rex qui justitiam servando subditorum defensionem curat, aestimabitur tanquam hominum Deus.'
- 389. 'Totus orbis habitationem figet sub throno regis qui indolem habet sufferentem verba suorum consiliariorum, utut auribus amara sint.'
- 390. 'Rex qui liberalitatem amorem in subditos, justitiam, et suorum subditorum curam habet, crit regum coetui splendor.'

[Manu, vii. may with advantage be compared throughout.]

#### CHAPTER XL.

Beschi: Scientia sui muneris regi necessaria.

The distinction between கல்வி [see கல்] 'learning' and அறிவு (Ch. XLIII.) must be observed. The poet does not use the S. ninam. From கல்வி 'the study of books,' and கேன்வி 'oral instruction,' comes அறிவு.

- 391. 'Quod discendum est, perfectè disce; postquam didiceris, ad normam praeceptorum, quae didicisti, permane.'
- 392. 'Illae duae scientiae quarum unam arithmeticam, alteram scribendi et legendi artem appellant, homini sunt duo veluti oculi.'
- So Avvai says: என்னொழுத்திகழேல், 'despise not number and letter.' Hitop. Intro. 12.
- 393. 'Illi oculos habere dici possunt, qui scientias didicerunt; qui verò nil didicerunt, non oculos, sed duo in fronte ulcera habere dicendi.
- 394. 'Doctorum vivorum officium in eo consistit, ut ita inculpabiliter vivant, ut omnes laeto animo eos sibi superiores profiteantur: adeo suaviter caeteros ad virtutem incitent, ut qui eorum meminerint, de eorumdem absentià tristentur.'
- 395. 'Qui arte magistros humiliter stant ad finem discendi, perindo ac pauper ante divitem, sublimes evadent; qui dictae humilitati uon consentiendo nil discunt, semper infimi erunt.'

- 396. 'Sicuti in puteo, ad mensuram quâ arena extrahitur, aqua surgit; ita in hominibus, ad mensuram quâ discunt, scientia crescit.'
- 397. 'Si docto viro quaelibet mundi provincia sua provincia est, quaelibet urbs patria est, cur, quaeso, plurimi usque ad mortem indocti vivere malunt?'

This is the only example of ஏந்திசைச் செப்பல், Intro. p. xxviii.

- 202. 'Sciencia quam quis in hoc mundo assequitur, etiam in alio mundo ei proficua crit, quia adjumento est ad beatitatem assequendam.'
- 399. 'Docti viri, videntes, ex scientia et sibi et mundo dulcedinem pari, magis magisque scire desiderant.
- 400. Incorruptibiles et sublimes divitiae sunt scientiae, non verò aurum et cactera quae quis possidet.'

Comp. Notl. 135 (discriminating study):

கல்லி கரையில; சழ்பவர் நாள்சிஸ; மெல்ல நினேக்கிற் பிணிபல; தௌ்ளிதின் ஆராய்ந் தமைவுடைய கற்பவே, நீரொழியப் பாலுண் குருகிற்றெரிந்து.

'Learning's a shoreless sea; the learner's days are few;
Think calmly. Lo, diseases many wait around!
With clear discrimination learn what's meet for you,
Like swan that leaves the water, drinks the milk.'

குருகு=any bird, here the hamsa, that can drink the milk, and leave the water mingled with it. இல்='like.'

## CHAPTER XLI.

Beschi: Ignorantia, a rege vitanda.

- 401. 'Absque scientià necessarià in coetu doctorum loqui, perinde est ac in tabulà nullis lineis obsignatà globum projiciendo ludere.'
- 402. 'Qui sine debità scientià in coetu loqui affectat, perinde se habet, ac qui affectat corpus mulieris cui mera desunt.'

The construction is ambiguous. Make சல்லாதர்ன = கல்லாதவனுடைய, and இல்லாதாள் also the 6th case. பெண்=பெக்மையை. Supply ஒருவன். 'For anyone to desire to listen to an unlearned man's words, would be like desiring, &c.'

- 403. 'Etiam qui penitus indocti sunt, valde docti evadent, si continere se poterint quin ante doctos loquantur.'
  - பெறின்: 'if they only could gain the grace of modest self-effacement!'
- 404. 'Ei, qui nibil didicit, quantumvis magnum ingenium sit, illud a sapientibus nibili fit.'

- 405. 'Qui cum indoctus sit, se doctum praesumit, si ante doctos loqui contigerit, dictam praesumptionem amittet.'
- 406. 'Indocti viri hoc tantum habent, quod dicuntur in mundo existere; caeterum sterili agro similes sunt.'
- 'They have the measurement of living beings.' In common speech மாத்தொட='only.' Beschi reads மாத்திரையல்லால்='hoc tantum praeter.'
- 407. 'Qui decus non habet res subtiliter inquirendi, et latam eruditionem non possideat, ejus decora omnia, ex luto affabre elaboratae et pulchrè ornatae statuae decora imitantur.'
- 408. 'Pejus est indoctos viros esse divites quam sapientes esse pauperes.'
- 409. 'Qui indocti sunt, quamvis nobili loco nati, nunquam possidebunt decus par decori corum, qui licet infimi sint, docti tamen sunt.'
  - $\omega_{\mathcal{A}} \mathcal{C}$  'in respect to dignity.'  $\omega_{\mathcal{A}} \mathcal{G}$  is nom, of 'respect.' See 293.
- 410. 'Quantum distat inter hominem et brutum, tantum distat inter doctum et indoctum.'

In the comparison there is an inversion. It should be-

as Brutes: men:: unlearned: learned men.

But the order is அலங்கு, மக்கள், கற்முர், ஏணேயவர். This is called மையக்கநிரனிறைப்பொருள்கோள்=confused arrangement.

#### CHAPTER XLII

Beschi: Doctos inter homines versando ab iis discere.

The word கேள்வ reminds us that teaching in Ancient India was always oral. The learner must attach himself to a குரு or ஆசிரியன். The Nannil, 26-46, will illustrate this chapter.

Comp. S. cru, cruti, crâvana. Acvai says கேள்விமுயல் 'Give diligence to hearing.'

- 411. Divitiae, quae per aures, id est per doctorum conversationem acquiruntur, praecipuae divitiae dici debent, cum sint caeteris omnibus divitiis praestantiores.'
- 412. 'Si auribus suus cibus desit, tunc et ventri aliquem cibum dare oportebit.'
- 413. 'Qui doctorum conversationem, quae est veluti aurium cibus quaeritant, terrigenae licèt sint, pares erunt caelicolis, qui sacrificiorum odore pascuntur.'
- 414. Quamvis indoctus omnino sis, doctorum sermones audi, 'd enim in adversitatibus baculus tibi erit, cui innitaris, quin animo decidas.
  - 415. 'Verba eorum qui bene morati, ac docti sunt, ab indoctis audita

idem istis emolumentum afferunt, quod affert baculus in lubrico loco gradienti.'

- 416. 'Quantulumcunque sit quod doctus profert scitu dignum libenter audi; nam licèt id minimum quid videatur, deinde magnum tibi decus afferet.'
- 417. 'Vitiose quamvis didiceris, si tamen praeter attentum in discendo studium, frequentem etiam cum doctis collationem habueris, talis evades, ut possis sine erroris notà loqui.'
- 418. 'Aures in quas penetrare non possunt doctorum vivorum colloquia, quamvis sonum audiant, ejusdem conditionis sunt ac aures surdae.'
- 419. 'Qui cum doctis viris versando subtilem rerum notitiam non assequentur difficile est ut submisse loquantur.'

The கேள் வியர் = S. Crivaka. The Sâvaka of the Buddhist books.

420. 'Ii qui non norunt auribus gratum cibum, et solum noscunt quid ori sit gratum, quid ingratum, quodnam erit orbi emolumentum si vixerint, quodnam erit orbi damnum si moriantur?'

Beschi says 'puto legendum உணருமாக்கள்'; but why?

## CHAPTER XLIII.

Beschi: Prudentia.

This is oponious and oodia. The inimitable practical wisdom of the author is especially seen in these chapters.

- 421. 'Prudentia quoddam armorum genus est ad mala avertenda, et arx est ab ipsis hostibus inexpugnabilis, quia ipsis inaccessibilis.'
- 422. 'Prudentiae proprium est non sinere ut voluntas feratur quo suapte natura fertur, sed attentè considerando objectum a voluntate concupitum, bonum ne an malum sit, a malo eam revocare et ad bonum impellere.'
- 423. 'Prudentiae debitum est, ea quidquid audieris ex cujus vis ore audieris, illius veram significationem percipere.'

Comp., however, 355.

- 424. 'Prudentiae debitum est, ea quae loquitur quamvis captu difficilia audientibus facilia reddere, et ea quae caeteri loquantur, quamvis subtilia sint percipere.'
- 425. 'Prudentium est cum sapientibus amicitiam inire, sed in eâ non sequi conditionem quorundam florum, qui aperiuntur, et postea clauduntur (h.e. post contractam amicitiam eam dimittere).'

Comp. Nal. 215.

- 426. 'Prudentis regis debitum est eo modo vivere, quo vivit orbis, cum eo se conformando.'
- 427. 'Prudentes quod futurum est antequam eveniat noscunt, imprudentes vero futura priusquam eveniant percipere nesciunt.'
- 428. 'Stultorum est non metuere quae metuenda sunt, prudentium est timere, ubi timendum est.'
- 429. 'Ei qui prudentiam habet praevisa mala praecavendi iis occurrendo, nullum venturum est malum quod illum consternat.'
- 430. 'Prudentes in prudentia omnia bona possident, imprudentes quid possident, nil omnino possident.'

## CHAPTER XLIV.

Beschi: Vitia abigere.

The Com. says, 'Only the wise discern and correct their own faults, hence this chapter follows that on அறிவுடைமை.'

431. 'Felicitas ejus regis qui de suâ felicitate non fit ebrius, nec effraenam iram, nec luxuriam sectatur, sublimis conditionis est.'

The six faults enumerated in this verse and the next are (1) arrogance, (2) wrath, (3) lust, (4) avarice, (5) overweening pride, and (6) unseemly mirth. This last is also explained as indiscriminating kindness.

- 432. 'Nimia auri cupiditas, aequum transiliens magnitudo (i.e. superbia), et non bona vultûs laetitia (i.e. omnes etiam sontes laeto vultu aspicere), vitia sunt a rege vitanda.'
- 433. 'Quamvis milii grano par culpa sit, eam palmae arbori parem judicabunt qui a vitiis abhorrent.'
- 434. 'Cum vitium hostis sit valde exitialis, vitium cave, intuendo emolumentum, quod ex hac cautelâ referes.'
- 435. 'Felicitas regis qui vitia non praecavet, destructur perinde ac palearum fasciculus ante ignem.'
- 436. 'Felicitas regis, qui ab nimiam auri cupiditatem, illud non impendit in ea, quae opus fuerint. diu durare non poterit quin destruatur.'
- 437. 'Si rex à se vitia abigendo deinde subditorum vitia insequatur, quidnam ultra erit, quod tanquam vitiosum cavere debeat?'
- 438. 'Nimia cupiditas, quo nomine vocatur nimius auri amor, qui illud impendere non sinit, cum oportet, caetera vitia ita superat, ut prae illa nil sit, quod tam deforme videatur.'
- 439. 'Quovi: tempore (h.e. etiam eo tempore, quo magnus es), noli te extollere; ea que e utilitatem non afferunt, noli concupiscere.'

Comp. Nal. 340

440. 'Si rex iis, quae in deliciis habet, ita frui valeat ut sua in illa propensio non percipiatur, inutilis evadet omnis hostium scientia (i.e. hostes non poterunt nosse, quid ipsi carum sit, nec media adhibere ad illud prohibendum).'

A king should at least avoid the appearance of evil; and if he indulge himself, let it be secretly.

#### CHAPTER XLV.

Beschi: Magnos sibi viros associare.

Com.: 'The getting assistance of superic. men as ministers and spiritual guides': அமைச்சர் and புரோதிசர்.'

Among Eastern sovereigns Akbar was famous for the men he gathered around him, as were his contemporaries Queen Elizabeth and Henri Quatre. [See Pope's Text-book of Indian History, 3rd.Ed. pp. 101, 102.]

441. 'Rex eos, qui virtutes exercere sciunt, ac maturam prudentiam habent, attentè illorum celsitudinem considerando, et modos, quibus eos sibi amicos reddat investigando sibi associet.'

தறனறிந்து is variously taken. இறன்='their worth,' or 'the methods by which their friendship may be secured.'

442. 'Regno advenientia mala abigendi, et ne in posterum adveniant praecavendi indolem habentes rex amicos habere debet.'

Com.: 'Evils come from gods (droughts, excessive rains, winds, fire, disease: மழையின்மை, மிருமனமு, தாற்று, தி, பிணி); or from men (enemies, thieves, kindred, servants: பகைவர், கன்வர், சுற்றத்தார், தொழில்செய்வோர்). To remove the former, சாந்திகள் (atonements) rust be used.' For the latter, the four methods (சாமபேததானதன் டங்கள்) of pacification, disruption, gift, and punishment must be used.' See Panchatantra.

- 443. 'Inter omnia difficilia difficillimum est magnos viros, amicè illos tractando, suos facere.'
- 444. 'Regem cum iis, qui se majores sunt, ita procedere ut suos reddat, est quid quâlibet potentia validius.'
- 445. 'Cum boni ac prudentes ministri regi instar oculorum sint, quibus ad rectè procedendum dirigatur, quos tales attentâ consideratione deprehenderit, rex sibi associet.'
  - சூழ் 'use circumspection.'
- 446. 'Nullum est malum quod hostes inferre possint regi, qui procedere valeat uti proborum ministrorum amicum decet.'

257

447. 'Quisnam valeat ruinam inferre regi, qui eos sibi adsciscit socios, qui ron dubitent, cum opus fuerit, eum arguere.'

448. 'Rex cujus custodia iis caret qui eum arguere audeant, quamvis

nullus sit hostis, qui ejus ruinam moliatur, ex se destructur.'

- இல் and அல் have many peculiarities. H.B. § 202. Here இல் governs 2nd case, and is the neg. mode of a verb itself signifying negation.
- 449. 'Sicuti mercator, qui non habet capitale nil lucrari potest, ita rex carens sociis, qui illum arguendo substentent, stare nequit quin ruat.'
- 450. 'Regi decies pejus est non curare amicitiam proborum ac prudentium hominum, quam multorum hostium in se odium procreare.'

#### CHAPTER XLVI.

Beschi: Ab corum qui infimae conditionis sunt, nempe improborum, atque adulatorum societati carere.

Hip. O so in = 'little, in low and mean association.'

451. 'Magnus vir metuit iufimorum societatem, infimi viri proprium est ejusmodi homines tanquem consanguineos sibi associare.'

Comp. Not. 171 (good and tad associations):

அறியாப் பருவத் தடங்காரோ டொன்றி நெறியல்ல செர்தொழுகி பவ்வும் தெறியறிந்த தந்சார்வு சாரக் கெடுமே வெடின்முறுகப் பிற்பனிப் பற்றுவிட்டாங்கு

'In youth unwise, though men with lawless ones consort,
And walk in ways of sin; yet, if they join the band
That knows the righteous path, their faults shall melt away
As dew from off the grass when sunbeams scorch.'

பெருமை, சிறுமை, abstract for concrete.

452. 'Sicuti aqua ob terrae, per quam transit, qualitatem alia fit, et terrae qualitatem induit, ita hominum ingenium induit qualitates eorum quibuscum degunt.'

453. Intellectus nascitur ex propriâ hominis naturâ cujusque animo insitâ; sed aliquem talem aut talem dici id ex societorum qualitate

provenit.'

'Noscitur a sociis.'

454. 'Specialia quaedam judicia videntur esse cuique naturalia; sed non proveniunt nisi ex societate.'

- 455. 'Societatis munditiem tanquam forcipem habendo, mentis et operis munditiem conservabis.'
  - B. says அவு='forceps.' But qy. See தா.
- 456. 'Qui animum habet à culpâ depuratum bonos filios procreabit: qui societatem habet a vitiis depuratum, non procreabit actiones quae bonae non sint.'
- 457. 'Animi bonitas hominibus in mundo existentibus felicitatem affert: sociorum bonitas ad omne laudum genus assequendum prodest.'
- 458. 'Magna licèt sit animi bonitas, cordato tamen viro sociorum bonitas fructuosior erit.'
- 459. 'Aeterna beatitas ob uniuscujusque animi probitacem obvenit; attamen in ea assequenda sociorum bonitas maximam partem habet.'
  - 'Bonitas sociorum servat ac promovet animi probitatem.'
- 460. 'Nil est quod majus emolumentum afferat, quam bona societas: nil quod magis noxium sit quam mala societas.'

Comp. Nal. 171-180.

#### CHAPTER XLVII.

Beschi: Non nisi post maturam considerationem agere.

- COM.: 'This would result from Ch. XLV., XLVI. He who avoids low company, and has worthy counsellors, will act after due deliberation.'
- 461. 'Rex facinus ullum non debet aggredi, nisi prius maturè consideravit, quid ad illum conficiendum impendendum sit, quinam effectus ex eo proveniat, et quidnam emolumenti dicti effectus allaturi sint.'
- 462. 'Ei, qui et selectos consiliarios adhibendo, et maturè considerando operatur, nullum facinus difficile erit.'
- 463. 'Prudens vir non aggreditur facinus, quod ob spem lucri caussa sit amittendi sortem principalem.'
- 464. 'Incertum finem habens facinus non incipit, qui metuit aliorum subsannationem, si fortè illud non conficiat, aut malum exitum habeat.'
- 465. 'Regem in hostem ferri quin prius maturè consideraverit non solum aliqua sed omnia, neque confusè sed clarè, idem erit ac hostem fortiorem reddere in loco, quem occupat.'
- 466. 'Non modo facere, quod faciendum non est, sed etiam non facere quod faciendum est, ruinam affert.'
- 467. 'Non nisi post maturam reflexionem aliquod facinus aggredi statuas, nam non levis culpa erit illud aggredi dicendo, postea considerabo.'
- 468. 'Quantumcumque pro aliquâ re conficiendâ labores, ni laboraveres in maturâ consideratione viarum, quae ad illam perficiendam

conducunt, et si multi coeuntes tuus labor ne incassum eat cavere conentur, inutilis erit.'

- 469. 'Etiamsi ad quid perficiendum omnia bone feceris, tamen inter illa error obveniet, nisi cujusque indolem noscendo, eidem te accomodando rem gesseris.'
- 470. 'Si rex suo statui indecora feceria, mundus illa non probabit; propterea non omnia quae proficua sunt, sed en tantum, quae mundus non contemnat, media eligere debet ad quid perficiendum.'

தம்மொடு, ellipsis of இஃ(மை): தம் நிஃவெரி பொருந்தாத= 'what is inconsistent with his (the king's) position.'

## CHAPTER XLVIII.

- Beschi: Suam cum hostis potentia comparare, ac caetera, quae ipse et hostis hubuit media, quantum valeant, ponderare. [He reads வலிவுக்குக் as though from வலிவு.]
- 471. 'Rex antequam in hostem agat, ponderare debet vigorem actionum, quas ipse et hostis facere possunt, suam et hostis potentiam, nec non robur auxiliorum quae ipse et hostis habent.'
- 472. 'Nil erit inassequibile iis, qui perscrutando quid sibi possibile sit, caeteraque, quae scire oportet sciendo, iisque omni contentione animum applicando, in hostem ferantur.'
- 473. 'Multi suam invali am potentiam non considerantes, animi elevatione ducti, se potentiores aggrediendo, ante finem destructi perierunt.'
- உடை either from v. 'be broken,' வி. கொ.=' which will be broken, is weak'; or from n. 'possession,' in which case it strengthens தம்= 'their possession.'
- 474. 'Qui nec vicinis regibus morem cerendo procedit, nec se metiri scit, et iis, qui sibi morem gerunt elatum se praebet, festinè ruinam patietur.'
- 475. 'Etiam axis currûs, qui plumis oneratus sit, effringetur, si nimium oneres, ita ut plumae vim currûs superent.'

'The last straw that breaks the camel's back.'

- 476. 'Qui usque ad rami apicem ascendit, si ad apicem transiliendum animum elevet, illa animi elevatio ei vitae finem adducet.'
- 477. 'Largiri pecuniam considerando ejus mensuram, via est quae ad divitiarum conservationem ducit.'
- 478. 'Quamvis mensura viae per quam pecunia venit angusta sit, nullum erit detrimentum, dummodo via per quam abit, non sit latior.'

- 479. 'Felicitas ejus, qui vixit non considerando mensuram suorum reddituum, fingendo se existere, et revera non existendo, evanescendo peribit.'
- 480. 'Si rex munificentiam ostentare velit, quae non pondera nimites divitiarum quas habet, brevi tempore ejus operum limites breviabuntur.'

## CHAPTER XLIX.

Beschi: Facinori aggrediendo opportunum tempus noscere.

- 481. 'Cornix cuculum, à quo nocturno tempore vincitur, diurno tempore vincit: regibus ad hostes vincendos, necessaria est temporis opportunitas.'
  - எடுத்துக்காட்டுவடை, or simile. III. Gram. 201.
- 482. 'Procedere accomodando se temporis opportunitati est funis alligans regi felicitatem, ut numquam ab eo discedat.'
- 483. 'Si rex necessariis cum instrumentis ad finem assequendum, opportunum ad id tempus noscendo operetur, eritne quidquam ei difficile?'
- 484. 'Quamvis totum orbem subjugare cogites, id assequeris, si ad id opportunum tempus, et locum seligendo opereris.'
- 485. 'Reges qui cogitant orbem subjugare, quamvis indubitanter sibi subditum iri videatur, non agunt quidquam priusquam opportunum tempus adveniat.'
- 486. 'Regem animo elevatum, expectando opportunum tempus, nil agere, eandem nobilem conditionem habet, quam in pugna (dum manus miscere non convenit), retrocedere, ut validius pugnatur.'

He reads தகா=' unfit,' for தகர் 'a ram.'

- Ariel: 'L'abstention de qui est énergetique a la mérite de faire place au bond du bélier luttant.'
- 487. 'Rex, qui prudens sit, statim ac ab hostibus injuriam acceperit, non manifestat exterius iram, sed etiam intus fovet, opportunum tempus expectando.'
  - Graul: 'Ein kluger König grollt aicht sogleich "Hui, hui!"
    Nach aussen hin,— ein innerlich—die Zeit ersehend.'
- 488. 'Si hostem videris ad quem subjugandum opportunum tempus deest, eum suffer: nam cum ejus ruinae, tempus opportunum videris, infra tuum caput decidet.'

Drew: 'If a king meets his enemy, let him show him all respect, until the time for his destruction is come; when that is come, his head will be easily brought low.'

Graul: 'So kommt sein Haupt herab.'

- 489. 'Dum assecutus fueris quod est obtentu difficillimum, nempe temporis opportunitatem, eo ipso temporis momento aggredere ea quae prius aggredi difficile erat.'
- 490. 'Ardeam imitare tempore quo immota manet, et camdem imitare quae rostro piscem ferit, statim ac opportunum tempus advenerit.'

Graul: 'Den Reiger nimm zur Regel zur Wartezeit!
Zur rechten Zeit sein Zufahren.'

## CHAPTER L.

Beschi: In proelio locum sibi javentem, et hosti e ocium seligere.

- 491. 'Antequam videris locum aptum ad hostis obsidionem, noli quidquam aggredi; noli hostem contemnere.'
  - 492. 'Etiam iis, qui cum odio in hostem multam potentiam conjunctam habent, favor arcis propinquae in proelio multa afferet emolumenta.'
  - 493. 'Etiam ii qui viribus carent, vires acquirendo hostem subjicient, si eligendo locum sibi faventem, loci favore se tuendo, in hostem proclientur.'
  - 494. 'Si rex non se approximet hosti, nisi in loco sibi favente, hostis qui venerat cum spe illum vincendi, cam spem amittet.'
  - 495. 'Crocodillus in profundâ aquâ omnes vincet, omnes eum vincent si ex aquâ egrediatur.'
  - 496. 'Magnus currus, qui in rotis vim habet pedibus parem, in mari non currit, et navis, quae in mari currit, in terra non currit.'
  - 497. 'Si in hostem feratis omnia considerando, et faventem tibi locum eligendo, nullus tibi auxiliator necessarius erit praeterquam timoris expulsio.'
  - 498. 'Si qui parvum habet exercitum ad locum sibi faventem eum ducat, utut magno cum exercitu advenientium hostium tiducia infringatur.'
  - 499. Valde arduum est aggredi homines in sua propria statione degentes, licet arcem non habeant, nee in militandi arte magnum nomen.
  - 500. 'Elephas, qui faciem habet penetrantem lanceatorum aciem, et non pavet suum frenatorem, in luto ubi pedes penetrent, a quavis vulpe necatur.'

The sense of அவளன்முகத்தகளிறு is doubtful.

The Com. says முகம் is by meton. for கொம்பு, tusk: 'tusks that impale armed men.'

It seems to mean 'a face mighty as a host of javelin-bearers.'

Drew: 'Warrior-faced.'

#### CHAPTER LI.

Beschi. 1 ministrorum electione de ipsorum aptitudine se certificare.

501. Dam quis ad ministerium eligitur, debet rex indubitanter certificari post maturum examen quasnam inclinationes habent circa haec quatuor, nempe virtutem, dicitias, mulieres, et vitae amittendue metum.

The candidate for office must be tested as to his strength of virtue, and power to resist temptations of avariae, lust, and fear.

502. 'Qui nobili genere natus; vitiis infensus, infamiam metuit, ac vilia facere erubescit, indubitanter eligendus est.'

Birth, unstained character, sensitive honour, and conscientious virtue are needed in a Minister.

503. 'Etiam in iis, qui difficiles scientias didicerunt, et nullum habent ex supradictis defectibus, si attentè consideratur, difficile est non inveniri ignorantiam.'

None are quite perfect.

504. 'Rex ministerium eligendo, bonas ac malas qualitates considerando, et inter illas praesertim praeponderantem maturè examinando, juxta id quae praeponderat, eum aptum vel ineptum judicet.'

Take the best.

505. 'Lapis Lydius, quo dignoscitur, sitne quis magnus an vilis, sunt cujusque actiones.'

Ariel: 'La pierre de touche pour la grandeur ou la bassesse, c'est l'œuvre de l'une et de l'autre.'

506. 'Cave ne eligas, qui nil habent; quia hujusmodi homines, cum adhaesiones non habeant, culpas non erubescunt admittere.'

Needy adventurers.

507. 'Eligere ad ministerium eos, qui quae scienda sunt ignorant, ob specialem affectum, seu propensionem in illos, caussa erit in quamvis stultition incundi.'

Ruin from partiality and prejudice in the selection.

598. 'Eligere ad ministerium ignotos, quin mature considerentur corum indoles, danma afferet ab ipsa regis posteritate in parabilia.'

No untried stranger to be chosen.

509. 'Sine maturâ discussione, quemvis eligere noli; et postquam eligendum maturè consideraveris de ejus qualitatibus quas certo bonas nosti, noli suspicionem sine caussâ admittere.'

Slow in choice, generous in confidence.

510. 'Electio sine consideratione, et suspicio circa eum, quum probe noscendo rex elegerit, irreparabile damnum afferunt.'

Manu, vii. 141.

## CHAPTER LII.

Beschi: Quomodo debeat rex cos, quos elegil, aid afficili exercitium adhibere.

This refers to the allotment of offices and tasks among those whom the king has, according to Ch. Li., chosen: employment and promotion.

- 511. 'Ille ad sublimia munia eligendus est, qui bona et mala considerans, indolem habet non gaudentem nisi de bonis, hoc est, honestis mediis.'
- 512. 'Ille ministerium exerceat, qui regis acrarium augendo ejusque felicitatem procurando, acrario ac felicitati obvenientia impedimenta maturè praevenire sciat.'
- 513. 'Ille ad ministerium indubitanter adhibendus est, qui regem amet, qui sciat quae sui muneris sunt, qui in deliberando animo non vacillet, qui divitias et voluptates non affectet, ita ut nil ex his quatuor desit.'

தன்கு may be taken as noun or adv.

- 514. 'Plurimi qui in quovis modo considerati indubitantem ad ministerium apti apparent, in agendo alii evadunt, ac apparebant.'
- 515. 'Magni momenti facinora injungenda sunt iis, qui opportune media eligere sciendo, iisque obvenientia impedimenta sufferando, ad finem illa perducere valeant, non vero aliis hac qualitate carentibus, quamvis regi sint cari.'

Comp. 159. இன் is a சாரியை: செப்+கு+இன்+பான்+கு.

- 516. 'Rex agentis indolem et actionis qualitatem maturè considerando, si hace et illam cum temporis opportunitate conjungi viderit, cam illi injungat.'
- 517. 'Actionem intentam, instrumenta ad cam perficiendam necessaria, et personam, quae ad cam conficiendam eligitur, maturè considerando, si noveris cam actionem ab co, iis cum instrumentis perfici posse, et actionem et instrumenta in ejus manu relinque.'
  - 518. Postquam rex alicujus aptitudinem ad actionem intentam

mature consideraverit, debet illum ad eam perficiendam aptum facere, th.e., ei suppeditando instrumenta, quibus perficere illam valeat).'

- 519. 'Felicitas deseret regem qui aegre fert, quod secum familiariter se gerat minister, qui semper est in ministerio occupatus, illum que officium tanquam proprium possidet.'
- 520. 'Si regii ministri recti sint, omnia rectè procedent, ideo reges quotidie suorum ministrorum actiones attentè explorare debent.'

## CHAPTER LIII.

Beschi: Consanguinces complecti, i.e. facere ne a rege divellantur. Drew: 'On kindness to relatives.' Graul: Die Angehorigen umfassen.

This refers to the kingly 'circle' (\*\*\(\rho\pi\)), the ring of courtiers, intimate friends, the unofficial society of the palace, and in this, the Royal family, often large. In Indian history the king's foes have been often of his own household.

521. 'Etiam cum pauper evaseris, antiquam felicitatem coque tempore accepta beneficia commemorare non nisi consanguinei solent.'

The LITER LOGIST is in a series of acts; thus Am is plural.

Ariel says curiously: 'C'est au sein de la famille qu'existe, sans intérêt quelconque, le culte du passé.'

- 522. Si rex consanguineos sortiatur, a quibus indesinenter ametur, hi regi felicitatem afferent numquam pullulare desinentem; quia si consanguinei numquam a rege divellantur, nova semper germina procreabunt, quae regis tutelam et felicitatem augebunt.'
- 523. 'Felicitas regis, qui non babet mensuram commixtionis (supple, cum consanguincis), similis est lucui aqua repleto sine profunditate et sine aggere: ¡quia sicuti hujus modi lacus, quamvis aqua repletur, cum illum detinere nequeat, statim exsiccatur; ira rex, qui non metitur consanguincos cadem mensura qua se metitur, sed cos ut extrancos tractat, quamvis aliquam diu felix sit, a felicitate descretur; quia à consanguincis, qui regis tutela sunt, derelinquetur.'
- 524. 'Fructus, quem rex percipere debet ex divitiis sibi obvenientibus est, ita se gerere cum suis consanguineis, ut ab iis semper ambiatur (cos nempe participes faciendo suarum divitiarum).'
- 525. 'Si rex quae consanguineis epus est, liberaliter dare, iisque sese affabilem praebere valeat, à confertà consanguineorum turbà circumdabitur.'
- 526. 'In magno hoc terrarum orbe nemo plures consanguincos habet quam ille, qui liberalis est, et iram non servat.'
  - 527. 'Cornix inventum cibum non occultando, sed cacteras convo-

265

cando comedit; similem conditionem habentes, habebunt etiam emolumentum, quo cornix fruitur.'

528. 'Si rex non omnes aequaliter respiciat, sed ad unius cujusque qualitatem attendat, hanc in co praerogativam aspiciendo plures apud eum mantionem facient.'

529. 'Consanguineorum, qui regem deseruerunt, amicitiam iterum ut conciliet, satis erit tollere caussam, ob quam discordes abierunt.'

530. 'Eum, qui sine caussa regem deserit, cum ob aliquam caussam redit, rex prudens admittere in suum consertium debet.'

## CHAPTER LIV.

Beschi: Non esse in regimine desidiosum.

பொச்சாவாடை உடறவாடை. It is the Apramida of the Dhammapada. See the trans. of this by F. Max Müller, p. 9. 'The absence of that giddiness or thoughtlessness which characterizes the state of mind of worldly people.'

531. 'Ex nimiâ gaudiorum et deliciorum exuberantiâ, animi relaxatio magis regi nocet, quam nimia ira.'

Drew: 'The thoughtlessness which springs from the intoxication of great joy.'

- 532. 'Regi desidia, atque oblivio ejus laudem destruct, non secus ac quotidie mendicando ventrem replere scientiam destruit.'
- 533. 'Regi desidioso modus non est laudem assequendi, in hoc omnis generis scientifici, qui in mundo sunt, conveniunt.'
- 534. 'Meticulosis arx non suffragatur: ita sane desidiosis eorum felicitas nihil prodest.'
- 535. 'Venientia non carendo desidiosus qui vivit, cum illa obvenerint, facient ut suum errorem doleat.'
- 536. 'Si rex erga omnes, quovis tempore, sine intermissione solertiter se gerendi indolem sortiatur, nullum erit bonum huic simile.'
- 537. 'Nil eorum, quae ardua sunt, inassequibile erit, se omnia solicito animo cautè feceris.'
- 538. 'Quae regem laudabilem faciunt caveat ne omittat; nam omissionem contemnentibus neque post mortem bonum obveniet.'

Rather, 'what (wise men) have (ever) praised.' If these words and teachings have failed to impress them now, even successive births in seven worlds would not avail.

539. 'Cum rex suae felicitatis ebrius desidiâ corripitur, meminerit eorum qui ob suam desidiam miserè perierunt.'

Ariel's is neat: 'Songez a ceux qui perdirent dans l'insouciance, quand vous vous laisserez enivrer dans les délices.'

540. 'Facile erit omnia, quae intenduntur assequi, si mens semper intenta sit in iis, quae assequi cogitarit.'

Ariel: 'Une pensée est facile à réaliser, si l'on s'attache itérativement à penser à cette pensée.'

## CHAPTER LV.

Beschi: Recti sceptri conditio; i.e. justitia. Ellis: 'The uprightness of the sceptre.' (Manu, vii. 102, 103.)

541. 'Equitatis conditio est subditorum culpas considerando absque nimiâ indulgentia, erga omne personarum genus integritatem affectando, et à legibus statuta supplicia considerando, his et non majoribus illas castigare.'

Ellis: 'Carefully considering the facts, without yielding to feelings of compassion, acting with integrity towards all, and deciding according to law: so to act is to administer justice.'

542. 'Quamvis mundus totus pluviam intuendo vivat, subditi tamen nonnisi regis justitiam intuendo vivunt.'

Ariel: 'Grâce à la pluie le monde entier prospère;

Grâce au sceptre du prince prospère un peuple.'

543. 'Etiam divinarum legum et virtutum caussâ fuit regum justitia.'

Ellis: 'The sceptre of a king (i.e. the administration of justice) was the cause of the practice of virtue, and of the observance of the law of the sacred teachers.'

544. 'Totus orbis complectitur pedes regis, qui subditos amando, justitiam exercet, eumque vastissimae ditionis regem efficiet.'

Ellis: 'The whole world embraceth the feet of the monarch of extended dominion, who, in administering justice (lit. in directing his sceptre), embraceth all his subjects.'

545. 'In regno regis, qui suum sceptrum ad debitum locum dirigit (hoc est justitiae legibus conformat), opportunam pluviam felix messis sequetur.'

Comp. ver. 55.

Ellis: 'In the country of which the sovereign duly administereth justice (lit. directeth his sceptre to the right place), both the rain falleth in its season, and the harvest is abundant.'

546. 'Non lancea (i.e. non arma bellica) regi victoriam tribuunt, sed ejus sceptrum; si tortuosum illud non sit (i.e. si rex justus sit).'

Ellis: 'It is not the lance which giveth victory to a king, but his sceptre (the symbol of justice) if it never deviate from right.'

- 547. 'Rex defendit totum orbem. Regem verò defendit aequitas, si nunquam ei contraria faciat.'
- Ellis: 'A king defendeth the whole world; and justice (if strictly administered), defendeth the king.'
- 548. 'Rex, qui nec affabilitatis decus habet, nec justitiae leges considerat, neque quod aequum est fecit, ob vituperio dignum hujusmodi statum, ipsemet se destruet, quin hostes opus sint ad cum destruendum.'
- 549. 'Regi, qui subditos ab exteris hostibus defendendo, eorumque sollicitam curam gerendo, ipsorum crimina plectit, id vitio verti non debet: est ejus officium.'
- 550. 'Homicidas, eisque similes facinorosos cum rex plectit, perinde facit, ac qui inter segetes nascentia lollia evellit.'

Ellis: 'The act of the king in punishing those guilty of murder resembleth the weeding of greer corn.' Manu, vii. 10.

## CHAPTER LVI.

Beschi: Sceptri Tortuositas; i.e. injusta gubernatio. Ellis: 'The obliquity of the sceptre.'

- 551. 'Eo, qui homicidae officium exercet, crudelior est rex, qui exercet officium vexandi subditos, et acquitati contraria faciendo procedit.'
- 552. 'Eum qui sceptrum obtinet, praeter consueta tributa, subditorum bona petere, perinde est ac latronem armatum viatori dicere: da tuam pecuniam.'

Ariel: "Donne" dit le (brigand) appuyé sur sa lance:
Ainsi mendie le (roi) appuyé sur son scoptre."

553. 'Regis, qui quotidie subditorum facinora inquirendo, eos juxta leges non punit, regnum quotidie majorem in ruinam verget.'

Ellis: 'If a king enquiring day by day administer not justice, day by day will his kingdom fall to ruin.' Manu, vii. 16, &c.

554. 'Rex, qui tortuosum sceptrum obtinet non considerando justitiae leges, et adeptum aurum et (qui novum daturi sunt), subditos simul amittet '

Ellis: 'The king who inconsiderately neglecteth the administration of justice, will lose both his wealth and his subjects.'

555. Lacrimae quas subditi fundunt tolerando impares vexationem quam à rege patiuntur, limae sunt quae eo ipso die regis felicitatem minuunt.'

- Ellis: 'The tears of those who suffer from the injustice of the prince are files by which his felicity is worn away.'
- 556. 'Regis perpetuatio sit à sceptri rectitudine; haec si desit, quaecunque sit regi laus, perpetua non erit.'
- Ellis: 'From the uprightness of the sceptre (from their justice) princes obtain immortal renown; if deficient in this respect the glory of princes cannot last.'
- 557. 'Qualis est pluviae carentia respectu terrae, talis est clementiae carentia in rege respectu suorum subditorum.'
- 558. 'Ei, qui regi injusto subditus est, praestat pauperem esse quam divitem.'
- Ellis. 'It is worse than poverty, to be subject to the sceptre (sway) of an unjust prince.'
- 359. 'Si rex à justicià deflectendo operetur, pluvia ab ejus regno deflectendo, coelum pluere non sinet.'
- 560. 'Si qui subditorum servator est, eos non tutetur, in ejus regno vaccae lac non dabunt, et Brachmanes sua munia deserent.'

## CHAPTER LVII.

Beschi: Subditos non terrificare.

Ariel: Eloignement de causer la terreur.

Drew: 'Against acting with cruelty: against a reign of terror.'

This is closely allied to the subject of the last chapter: that regards injustice, this specially forbids harshness.

- 561. 'Rex absque passione subditorum culpas examinare, et ne iterum eas committant, aequâ, et non majori, paenâ castigare debet.'
- 562. 'Reges, qui diu duraturam felicitatem à se inseparabilem cupiunt, debent in plectendis subditis cum magna irà manum extollere, sed leniter percutere.' Manu, vii. 140.

Ariel: 'Poursuivez rudement et frappez mollement,

Si vous désirez l'ininterruption d'une longue prospérité.'

- 563. 'Si rex tortuosum sceptrum obtineat, subditisque terrifica faciat, procul dubio festinè ruinam patietur.'
- 564. 'Rex, de quo fama est, quod sit subditis terrificus, aevi diminutionem patiendo, festinè peribit.'
- 565. 'Quantumcunque magna sit felicitas regis, qui subditis difficilem aurem praebet, eosque terrifico vultu aspicit, perinde erit ac si daemon aspexerit (i.e. evanescet).'

What the daemon has looked on, is said to be useless.

- 566. 'Regis dura subditis verba loquentis, clementiaque carentis, quantumcunque magna felicitas, quin diu duret, eo ipso tempore destructur.'
- 567. 'Dura verba, et aequum transiliens mulcta, sunt veluti limquae minuit in rege fortitudinem quâ hostes vincat.'
- 568. 'Regis, qui ministris negotia committendo. cum iis ea non considerat, si dum male succedunt iis irascatur, felicitas minuetur (quia ab iis, qui eum juvare possunt, deseretur).'
- 569. 'Rex, qui sibi non construxerit arcem antequam ab hoste aggrediatur, ad hujus adventum timore correptus, statim corruet.'

Drew says 'a defence in the love of his subjects.'

570. 'Plus aequo rigidus rex nonuisi regni leges ignorantibus adhaeret: sed quodnam est praeter hoc hominum genus quod orbi gravius? Nil sane.'

But he explains பிணிக்கும் by 'sibi sociat.'

#### CHAPTER LVIII.

## Beschi: Clementia.

This Ch. insists on the same subject; but states positively what the last inculcates negatively. Here benignity, the reverse of harshness, is enjoined.

- 571. 'Hic mundus non subsistit, nisi quia in regibus invenitur valde pulchra indoles, quae dicitur clementia.'
- 572. 'Propter elementiam viget mundi cursus (si quidem sine mutuâ sufferentiâ necnon mutuâ charitate in subveniendo egenis, qui effectus elementiae sunt, mundus non subsis'eret): quid ergo praestat esse in mundo, qui elementiâ carent, nisi ut terrae grave pondus afferant?'
- 573. 'Musicalia instrumenta quid juvant, nisi musicas voces edant; eodem modo oculi quid juvant, nisi clementiam habeant?'
- Graul: 'Das Auge soll gleichsam das ganze Thun des Menschen harmonisch accompagniren. Ein huldloses Auge bei dem besten Thun ist wie disharmonische Musik bei dem besten Gesange.'
- 574. 'Quamvis in fronte adesse videantur, quid prosunt oculi, qui aequum non transiliente carentia carent?'
- 575. 'Oculorum propria pulchritudo est clementia: si ista non adsit, non oculi, sed foramina vocandi sunt?'
- 576. 'Terrâ infixis arboribus similes sunt ii, quibus quamvis oculi in fronte infixi sint, clementiâ carent.'
- 577. 'Qui clementia carent, orbi sunt; qui orbi non sunt, nec clementia carent.'

- 578. 'Ii, qui clementiam exercere valent, quin justitiae legibus derogatur, quandem proprietatem habent in hunc orbem. [Sensus est: quod orbis regimen iis debetur, qui cum justitii clementiam sociare valent.]'
- 579. 'Etiam in eos, qui iram concitandi conditionem habent (h.e. etiam in reos), clementer se habendo, iis ignoscere optima qualitas est.'
- 58c. ai, e'iamsi videant sibi venenum porrigi, illud sumant, nec irritentur, clem utiae inhiant ab omnibus celebrandae.'

#### CHAPTER LIX.

Beschi: Exploratoris officium. Ariel: Espionnage. Graul: Auskundsclaftung.

Spies, or scouts. The Com. says: 'Enemies, strangers, and friends alike must be watched.' Manu, vii. 122, 153, 154.

- 581. 'Exploratores habere, et regni jura callere, certus esto: quod regi sunt instar duorum oculorum: [quia per exploratores scit, qui subditi aut hostes agunt: per leges scit, quid cum iis agendum].'
- 582. 'Regis officium est (i.e. regis interest) quotidie omnia, quae ab omnibus fiunt, statim scire.'
- 583. 'Regi, qui nescit, quanti intersit per exploratores omnia scire, nulla ad hostes vincendos patet via.'
- 584. 'Ministros regis, ejus conjunctos, ejus hostes, hos omnes, attentè inspicere debet explorator.'
- 585. 'Qui habitum (seu figuram) sumendo, quae exploratis suspicionem non afferat, quamvis ab iis dignoscatur, sine timore quaelibet tormenta potius patiatur quam se prodat, ille sane optimus erit explorator.'
- 586. 'Religiosorum, aut peregrinantium personam simulando, impenetrabilia loca penetrando, omnia attentè explorando, quoquomodo torquatur, titubare non debet explorator.'
- 587. 'Hostiam secreta audire ut valeat nitendo, ea quae scivit, sine dubitatione referre debet explorator.'
- 588. 'Quae explorator explorando rettulit secreta, iterum per alium exploratorem exploranda sunt.'
- 589. 'Rex plures habeat exploratores, sed ita ut unus de alio nesciat, omnesque ad explorandum mittat: si omnium verba concentiant, de exploratis securus erit.'
- 590. 'Exploratori ne quid speciale feceris, quod caeteri sciant; nam si feceris, statim publicum fiet officium, quod ille secretè exercebat.'

#### CHAPTER LX.

Beschi: Animositas. Ariel: Force d'ûme. Graul: Geistes-starke.

THE etymology suggests 'elevation of mind.'—See Vocab.

- 591. 'Qui animum habent, propriè dici potest, quod quid possideant; qui animo carent, quod possident, non possident (quia suam propter inertiam illud amittent).'
- 592. 'Animum, qui ab homine inauferabilis est, possidere, verè divitem facit; nam divitiarum possessio neque constans est, et possessorem relinquit.'
- 593. 'Qui animo decidere nescit, etiamsi divitias amittat, non affligitur; quia iterum eas acquirendi remedium habet, nempe animositatem.'
- 594. 'Divitiae ipsae viam percunctando apud illum accurrent, qui constantem animositatem habet.'
- 595. 'Flores, qui in aquâ nascuntur, crescunt tantum quantum aqua crescit; eodem modo hominum celsitudo crescet ad mensuram animositatis.'

The lotus in the tank, with its long, flexible, winding stem is always on the surface, rising or falling with the depth of the water, unaffected by any vicissitude. So 'Man is man and master of his fate.'

Robinson's is neat:

'The water's depth 's the lily's length:
The height of man 's his mental strength.'

Comp. Nal. 245.

'Though by the briny sea, sweet waters spring; by hill,
Bitter with salt the waters gush. Thus as their race
Are not the men,—Lord of the dashing sea's cool shore!—
The men are as their minds!'

- 596. 'Quidquid (rex) cogitet, sublimia semper cogitet, quod si illa non successerint, saltem cogitatus ille animositatis conditionem habebit, ac proinde regem sublimem faciet.'
- 597. 'Si damna obveniant animo non decidunt animosi viri, sicut elephas, licèt à sagittarum fasce feriatur, non retrocedit.'
- 598. 'Animo carens (rex) nunquam obtinebit hanc gloriam, ut dicere possit: ego in hoc mundo potens sum.'
- 599. 'Quamvis magnitudine atque acutis dentibus superior sit, elephas timidus fiet si a tigre invadatur.'
- 600. 'Animus ratiocinii sedes est; qui ergo animum non habet, non pro homine, sed pro quâdam arboris specie hominis figurâ praeditae, habendus est.'

## CHAPTER LXI.

Beschi: Sotertia, h.e. impigrum esse.

601. 'Nobilitatis splendor, qui in familia nunquam defecit, pigritiae tenebris si locum dederit [adhaeserit, irrepserit], tenebrescendo extinguetur.'

Here மாக=तासस. See Sânkhya Kârika, xxv., xxxvi. (H. H. Wilson's ed.) Comp. Gitâ, xiv.

602. 'Stude ut pigritia in te extinguatur, si tuam familiam nobilitare desideras.'

Graul: 'Wer will dass sein Stamm stämmig werde,

Der wandle so, dass die Lassigkeit von ihm lasse.'

- 603. Insipientis illius, qui quam vitare debet pigritiam sibi adoptaverit, nobilitati in qua natus est, finis obveniet omnes ejus in contrarium conatus praeveniendo.
- 604. 'Prosapiae splendor extinguetur, plurimaque insurgent damna in iis, qui nec pigritiam vitant, neque assiduum laborandi exercitium habent.'
- 605. Procrastinatio, oblivio, segnities, sommes: quatuor haec ornamenta sunt, quibus se exornare avent ii, qui suae ruinae student.'

See so si and  $\mathcal{G}\vec{n}$ . There seems to be a double meaning, or  $\mathcal{G}\mathcal{G}\mathcal{G}\mathcal{G}$ .  $\mathcal{G}\mathcal{G}\mathcal{G}\mathcal{G}\mathcal{G}\mathcal{G}\mathcal{G}$  is those pertaining to the waters of destruction, or 'those whose fate is destruction.' Comp.  $\mathcal{G}id\partial_{\tau}$ , xiv. 8.

- 606. 'Etiamsi omnium potentissimi regis divitiae, eos insectentur (hoc est absque ullo labore iis obveniant) difficilimum est, ut ex iis magnam utilitatem percipiant qui pigri sunt.'
- 607. Eorum qui bona concilia dandi officium exercent, reprehensiones quin mussitet audire cogetur, qui segnitiei amore captus, laudabile assiduè laborandi exercitum non habet.'
- 608. 'Si rex in suâ familiâ segnitici locum dederit, haec efficiet ut suis hostibus servus evadet; quia quum iis resistendi vim non habeat, iis obtemperare oportebit.'
- 609. 'Quisque in suâ familià oborta damna reparabit, si se à segnitic sectandà averteret.'
- 610. Impiger rex sine intermissione assequetur totam terram, quam caeteri reges nonnisi suis pedibus dimetiendo assecuti sunt (i.e. absque morâ dominus evadet regnorum, qui caeteri reges nonnisi multo labore, ac tempore adepti sunt).

This may refer to Vishnu, who was said to have measured the universe with three steps.

#### CHAPTER LXII.

## Beschi : Assidue laborare.

ஆள்விண may be 'the work of a man': ஆளுக்குரியவிண, or ஆளும் விண் (வி. தொ.) 'the work which rules, exerts itself.'

611. 'Assiduns labor magnum cuique spiritum dabit, qui affectet non decidere animo, quum quid difficile videtur.'

He makes சாவாமை = 'animum non despondere,' and reads அருமை புடைக்கொன்று; but is evidently at a loss.

612. 'Quum quid incoeperis, cave ne illud destruas non perficiendo; ii enim qui ad finem perducunt quod in actione deest, nunquam sapientûm aestimationem amittent.'

The idea is, 'Nothing succeeds like success.'

- 613. 'Plurimis liberaliter largiendi gloria nonnisi in assiduè laborente indole residet; (quia qui assiduè non laborant, nec quid largiantur habent).'
- 614. 'Sicuti timidi alicujus brachium quemvis ferire velit, ensem vibrare nescit; is qui assiduè non laborat, quamvis liberalis esse velit, ob suam paupertatem liberalitatem exercere non poterit.'

Comp. 727.

- 615. 'Qui non delicias sed laboriosam vitam optat, hic sanè suae tamiliae fulcrum crit, cam ab omni damno liberare valens.'
- 616. 'Assiduus labor divitias affert; assidui laboris defectus nonnisi paupertatem inducit.'
- 617. 'Apud pigros residere infelicitatis Deam, quam Mûdêvi vocant, in impigri assiduo labore Deam felicitatis, quam Lakshmî vocant, suam sedem figere, aiunt sapientes.'

தாமரையினர்=Padmâ=Lakshmî, 'goddess of good fortune.' See Dowson's Class. Dict. of Hindu Myth., sub roce. முதேவி='ancient goddess'; S. Mahāmāyā.

- 618. 'Non est vitio vertendum alicui, si minus sapiens sit; sed ei qui quid utile sit, et quâ via assequi possit optime sciendo, segnitie victo illud omittere magnum est vitium.'
  - So Ariel: 'Le manque de seus à nul n'est reprochable.' See பொறி.
- '619. 'Quamvis ob contrarium fatum non assequaris id quod tuo labore assequi intendis, nihilominus tuus labor aunquam tibi non afferet salarium tui corporis fatigationi debitum (i.e. nunquam omnino incassum ibit).'

In this and the following couplet Tiruv. strongly asserts that 'man is master of his fate.' This is hardly consistent with Ch. xxxvIII.

620. 'Ipsum removeri fatum videbunt, qui animo non deficientes, sine intermissione assiduè laborant.'

#### CHAPTER LXIII.

Berchi: In adversis non turbari. Ariel: Impassibilité dans le malheur. Drew: 'Against losing energy in difficulty.' Com.: இடுக்கண் (தான்பம்) வந்துழி (வந்தபோது) அதற்குமனங்கலங்காமை.

621. 'Cum adversitas venerit, laetus te ostende; nam nullum aliud est medium utilius quam cum eâ associatum incederas.'

Beschi quotes a passage in illustration from Seneca: 'Adversa adversis adversa non sunt, sed aversis; nempe si ab adversitate fugias, et ob ejus adventum tristeris, adversitas crit; si neque tristeris, neque ob ejus adventum a tuo itinere dimovearis, sed una cum illà coeptum iter confeceris, adversitas non crit.'

Com. says: ஊர்வது ஆகிய அது. Supply உர்கமம்: 'that is the best: nothing can compare with that.'

622. 'Pelago ipsi pares adversitates, si tales aestimes quales sapientibus videntur, adversitates non erunt.'

The meaning is: 'Troubles are imaginary; try to grasp them in thought, and they vanish.' The Vèdâuta regards all as delusion: ponder this, and sorrow disappears. Gitâ, xviii. 70-74.

- 623. 'Qui ex adversitate non affligitur, ipsi adversitati afflictionem causabit.'
- 624. 'Qui bovi similis est (h.e. qui bovem imitatur), per cuncta salebrosa loca, quin desistat, carrum trahentem, hic adversitatibus quoddam genus adversitatis est.'
- 625. 'Plurimae adversitates, aliae aliis supervenientes, licet obvien fiant; ab co, qui suam constantiam non descret, adversitatem paticado, victas manus dabunt.'
- 626. 'Num afflictionem patietur, si pauper fiat, qui cum dives est, extollere se nescit.'
- 627. 'Sapientes propter adversa non turbantur, scientes propriam esse humani corporis conditionem scopum esse adversitatis ictibus.'
- 628. 'Qui delicias non quaerit, et secum statuit, prospera cum adversis mixta habere, naturalem esse hujus mundi conditionem, in adversis animo non corruet.'
- 629. 'Qui inter prospera de prosperitate non gaudet, nec inter adversa de adversitate tristabitur.'
- 630. 'In rege cujus actionibus adversitates obveniunt, eas tamquam favores aestimare, quia gloriosiorem reddunt actionem, quam iis superatis conficere debet, praerogativa est ab ipsis suis hostibus valde aestimabilis.'

## PARS II.

Beschi: அங்கவியல் = Status regii proprietates. அமைச்சியல் = De conciliariorum proprietibus.

#### CHAPTER LXIV.

De ministro regis. Manu, vii. 58 et seq.

631. Regius Minister in agendo, ad id necessaria instrumenta, tempus, agendi modum, necnon actionis difficultates in praeveniendo eximius esse debet.'

Ariel translates மாண்டது 'font la grandeur d'un . . .'; Graul : 'haec esse eximia,' 'dass ist Ministerschaft, wenn . . . vortrefflich sind.'

632. 'Cum quinque supradictis qualitatibus debet insuper regius minister in animi firmitate, in amore erga subditos, in juris peritia, et in indefesse laborando eximius esse.'

The கருவி or சாதனங்கள் in 631 are twofold: money and men— சேண, பொருள் (Ch. Lxxvi., Lxxvii.). Thus there are five.

- 633. Inter regis hostes in regem confoederatos discidium inducere, regis amicos ac fautores ne amicitiam deserant amicè tractare, et qui regem descruerunt ut iterum regi foederentur obtinere, qui valet, optimus Minister est.'
- 634. 'Negotia maturè considerare, ad ea conficienda, quae magis apta sunt media adhibere, et ita loqui ut omnes in suam sententiam trahat, qui valet, optimus Minister erit.'
- 635. 'Insuper Minister debet plenè imbutus esse notitià virtutum regi convenientium, affabilem se praebere, callere modum agendi diversum pro temporum diversitate, ac ingenii subtilitatem habere.'
- 636. 'Iis, qui cum naturali ingenii subtilitate scientias quoque acquisitas habeant, quidnam est utut subtilissimum, imperceptibile.'
- 637. 'Etiamsi agendi modum ex scientiis didiceris, attamen mundi mores discendo, juxta illos age.'
- 638. 'Quamvis rex nec gnaris obaudiat, et ipse nescius est, tamen apud ipsum Ministri officium exercens obligationem habet eum hortandi, ne agat, quae agenda non sunt.'

639. 'Melius est regi a septuaginta millionibus hostium oppugnari, quam Ministrum habere contrarium.'

The other reading is கோடியுறும் (as in 1061)=' will be 700 million-fold great.'

640. 'Quamvis Minister, quae agenda sunt, eo quo decet modo, maturè consideret, nunquam tamen ea perficiet, si dexteritatem pariter non habeat.'

Tact must accompany caution.

#### CHAPTER LXV.

Beschi: Verborum efficacia, i.e. suadendi vim habens locutio.

This amplifies 633-35.

- 641. 'Linguae bonitas (hoc est verborum vis suasiva), in sapientûm aestimatione Ministrum bonum facit, nam hujusmodi bonitas caeteras omnes bonitates antecellit.'
- 642. 'Cum ex Ministri verbis summum regi bonum, ac summum oriri possit malum, debet Minister in suis verbis valdè circumspectus esse.'
- 643. 'Ministri verba talia esse debent, ut amicos in amicitiâ magisque confirment, et in adversariis amicitiae desiderium creent.'

Graul says அவாய் = அவாவி; but தகைய ஆய்(ஆகி) is better.

644. 'Minister in loquendo respectum habeat ad statum, seu conditionem eorum, quibus cum loquitur; n.m nil est quod sit hoc virtuti magis consonum, nil quod majus emolumentum afferat.'

Speech to be adapted to the audience.

- 645. 'Minister verbum non proferat nisi postquam sciverit (seu noverit), nullum aliud esse verbum quod suum verbum vincere possit.'
- 646. 'Qui in praeclaro Ministri officio perfectus est, is loqui debet ita, ut cum desiderio audiatur; cum verò caeteri loquuntur, non ad eorum loquendi modum, sed ad negotium quod afferunt, animum intendere.'
- 647. 'Eum qui in loquendo suasivam vim habet, oblivioni obuoxius non est, nec auditorium timet, quisnam in oppositione vincere poterit? Nemo sanè.'
- 648. 'Orbis celeriter se subjiciet illis, si in loquendo ordinatè ac suaviter loqui valentes habuerit.'
  - 649. 'Asiaticè loqui affectant, qui purè et laconicè loqui nesciunt.'
- 650. 'Qui quod didicerunt clarè et perspicuè caeteris communicare nesciunt, similes sunt floribus, qui ramo adhaerent, sed odorem non reddunt.'

#### CHAPTER LXVI.

Beschi: Puritas actionum.

Nor good words only, but pure actions are necessary.

- 651. Bonum auxiliatorem habere, temporale modo emolumentum dabit; sed puritas actionum, cum temporali emolumento, virtutem quoque, eique subsequens in coelo premium dabit.'
- 652. 'Semper vitandae sunt actiones, qui nec agenti laudem nec

- 653. 'Vitare omnino debet laudem destruentes actiones, qui in mundo praeclarus esse vult.'
- ஆ து ம்: this is an obsolete form. Comp. Tel.  $Avu \mid du \mid mu$ . The mid. particle த=Tel. du. (Intro. p. xx...)
- 654. 'Neque ut aliquod damnum effugiant, indecora faciunt qui firmam mentem habet.'

The use of காட்சி by Tiruv., with its various epithets, must be studied. It is more than the 'poet's vision and faculty divine'; being the intuitive knowledge of invisible things given to the pure alone. The following verse (cii.) of the நீதி தெறிவிளக்கம் \* beautifully illustrates this significant word:—

ஐயைந் திரிபின்ற எந்தாத்தி யிற்றெளிந்து மெட்யுணார்ச்சிக் கண்டிழிப்பத் தாங்குவார் நட்முனோ கோண்பதே கோட்சி; கனவு நனவாகப் பூண்பதே தீர்ந்த பொருள்.

'Nought doubting, wav'ring not, sages explore till all grows clear By reason's aid; with eye of apprehension true op'd wide, They sleep, and see the vision clear. In that pure mystic light When waking life arrays itself, 'tis being's perfect gain.'

How far Tiruv. and the gnomic bards of Southern India can be classed as votaries of any sect, or darsana, may be seen by an examination of the Sarva-darsana-sangraha by Professors Cowell and Gough. Especially the Arhata (or Jain) system, while presenting some analogies, is evidently very different from that of the author of the Kurra!

- 655. 'Aut noli facere unquam id, de quo postea conquerendum tibi sit; aut si : liquando feceris, querelas omitte.'
- 656. 'Etiamsi tuam matrem fame mori videris, noli facere quod a sapientibus viturabile sit.'
- 657. 'Sapientibus melius est summam paupertatem pati, quam divites fieri collum subdendo sapientûm vituperio (i.e. vituperio dignis actionibus).'

Comp. Nal. 275.

658. 'Qui aliquid vituperabile non vituperando inconsideratè fecerit, quamvis illud ad finem perducat, postea tamen afflictionem patietur.'

Beschi: ஓரா=' sine consideratione.' ஒரார்= ஒருவாதவராக='not shunning.'

659. 'Quod cum (exterorum) luctu (i.e. cacteros opprimendo) cumulaveris, cum (tuo) luctu peribit; si vero propter justitiam aliquod damnum patiaris, postea multa tibi afferet bona.'

<sup>\*</sup> The very complete edition of this exquisite work, issued by H. Stokes, Esq., should be in the hands of every Tamil student.

660. 'F a nefas divitias cumulando regem in solio firmare velle, idem est ac velle firmum reddere ex crudă argillă fictum vas aquam ei infundendo.'

But @ (5, 5) is not 'making firm,' but 'putting, keeping.' Graul: 'in neuen Erdkrug Wasser und wahren wollen.'

#### CHAPTER LXVII.

Beschi: Firmitas in agenda.

- 661. 'Quod facit actionum firmitatem est animi firmitas; caetera omnia ad id non prosunt.'
- 662. 'Perfecti ministri conditio est inter haec duo viam tenere, ut neque aggrediatur ca, quibus insuperabilem obicem venturum praevidet, et si obex advenerit non retrocedat.'
- 663. 'Fortis in agendo minister, quod in hostem intentat, ita exsequi debet, ut nonnisi finis actionis hosti notus sit, quod si ante finem hosti innotuerit diu lugendam afflictionem patietur.'
- 664. 'Regulas agendi dare, seu praescribere, omnibus facile est; sed difficillimum est juxta praescriptas regulas agere.'

This idea has been expressed in most languages. This couplet seems to be a translation of the clêka in *Hitopadeça*, III. 107. The comparison will illustrate the relative powers of the languages, and the merit of a *Kurra!* couplet as compared with a Sanskrit clêka.

# परोपदेशे पाण्डित्यं सर्वेषां सुकरं नृषाम् धर्मो खोयमनुष्ठानं कस्यचित् तु महाक्षनः

B. says em m=' refluentia.' See Lex.

- 665. 'Eorum, qui praecelsum ministri officium obtinendo clari sunt, in gens firmitas quum redundet in regem, ab ipso magni fiet.'
- 666. 'Omnia quae intentaverint, eo quo cogitaverunt modo obtinebunt ii, qui cum consideratione agendi firmitatem quoque possident.'
- 667. 'Despicabilis licèt figurae sit, noli quemquam despicere; sunt enim qui similes sunt axe magni currus, firmanti clavo.'
- Ariel: 'À la vue de l'apparence il ne faut pas dédaigner; il est de (gens) tels que la cheville d'essieu d'un grand char qui roule.'
- 668. 'Actio quam, maturè considerando, faciendam esse perspexisti, sine thubatione. procrastinationem vitando, perficienda est.'
  - 669. 'Quamvis plurimo labore, et animi contentione conficiendum sit,

animi firmitatem sustentando perfice opus, quod postea magnam tibi dulcedinem pariet.'

670. 'Caeteras omnes firmitatas licet obtineas; si tamen animi firmitatem non aveas, a sapientibus non magni fies.'

#### CHAPTER LXVIII.

Beschi: Modus agendi. Graul: Die Art des Handelns.

- 671. 'Maturè considerandum, quousque certitudo oriatur, quod ad finem opus perduci possit; talem autem certitudinem habens opus crastinum differre magnus error erro.'
- 672. 'In iis quae moram exigunt, moratus sis; in eis verò quae moram non sufferunt, moratus ne sis.'
- 673. 'Quotiescunque vires suppetunt, in hostem agere debes; si viribus inferior sis, aliquam viam excogitando opereris (sensus est, uhi vires desunt astutià utendum).'
- 674. Inchoatae et non perfectae actiones, inchoatum et non perfectum bellum; si ritè consideres, casdem (quia semper malum subsequetur), consequentias habere nosces.'

In the Com., Beschi says  $\mathscr{B}=$  'ignis reliquer'; but in this rendering he makes  $\mathscr{B}=\mathscr{B}$  so  $\omega$ .

Ariel: 'Comme une reste de feu.'

- 675. 'Quid impendendum? quae adsint instrumenta? aptum ne sit tempus? quasnam actiones facere possit? opportunus an faveat locus? hacc quinque sine allucinatione considerando, ad aliquem actionem procedendum.'
- 676. 'Antequam aliquid aggrediaris,—" ad id permeiendum, quanta labore opus sit?—quaenam impedimenta obvenire possint?—his superatis, et re ad finem perductâ, quodnam emolumentum sit obventurum?"—aequâ lance vibrando, agere debes.'
- 677. 'Praeterea ab opus perficere volente hacc servanda lex est, ut ab iis notitiam acquirat qui opere in illo praxim habent.
- 678. 'Ex uná actione feliciter confecta gradus est faciendus ad aliam similem actionem, non secus ac podomesticum elephantem alii elephantes capientur.'
- 679. 'Expedit citius hostium fautores sibi amicos reddere, quam amicos gratificare.'
- 680. 'Minister regis, qui exiguum habet regnu., timens ostendere panicum quo capietur metum, si fortè à fortiori oppugnetur, si se

vincere peterit, non debet inique ferre aliquam depressionem, quae fortiori assequendo, sibi proveniat.'

This is a perplexing couplet: 'Kings of small states, fearing the inward weakness of their own people, must pay homage to greater rulers in order to obtain the needful assistance: it is no disgrace to seek the friendship and protection of mightier states.'

#### CHAPTER LXIX.

Beschi: Legatio, i.e. legati officium.

THE character of the accomplished ambassador, or resident at a foreign court, is admirably drawn.

681. 'Legati dotes esse debent sequences; nimirum ut sit (suis consanguineis) benè affectus; ut sit optimo loco natus; ut regis personam affectare sciat.'

பண்பு = குணம் = 'quality,' especially good quality, intrinsic excellence. அன்பு, here 'a benevolent mind.'

682 (683 in B.). 'Amor (in regem), quae regi convenientia sunt probe scire, et in loquendo consideratio et verborum efficacia: tres sunt qualitates quae nonnisi ir legatis reperiuntur.'

அன்பு, here 'special attachment to the king.'

683 (684 in B.). 'Inter regia jura callentes versando, in dictà scientià valde peritus esse debet; qui inter armatos reges suis verbis suo regi victoriam obtinendi officium sustinent, nempe legatus.'

684 (682 in B.). 'Ingenii sublimitas, venerabilis aut amabilis praesentia, magno studio ac praxi comparata scientia: qui horum trium unionem habet, ad legati officium prodeat.'

- 685. 'Si plurima sint proferenda, ordinatè ac concisè id faciendo; si displicentia sint repraesentanda ab odium concitantibus verbis abstinend': amicabilibus verbis id faciendo, suo regi emolumentum procurare debet legatus.'
- 686. 'Necessariam scientiam habendo, si torvis oculis aspiciatur metum non ostendendo, rem ita ut ab audiente bene intelligatur exponendo, si tempus sibi non faveat, quamnam tunc industriam adhibere debeat, scire debet legatus.'
- 687. 'Quomodo se gerere debeat noscendo, ad alloquendum regem tempus aptum et locum opportunum procurando, omnia cum maturâ consideratione faciendo, legationem qui absolvit optimus legatus erit.'
- 688. Illibatos mores, aulicorum favorem, et intrepidum animum, et cum his tribus in loquendo sinceritatem possidere boni legati conditio est.'

NOTES. 281

- 689. 'Qui verba à suo rege prolata ad alios reges ferendi officio funguntur, debent ita intrepidè loqui, ut nunquam ob metum aliquod ex suo ore effluat verbum, quod suo regi indecerum sit.'
- 690. 'Qui etiamsi sibi damnum imminere videat, nil timendo apud caeteros reges suo regi exaltationem, non depressionem afferentia verba proferre valet, optimus legatus est.'

Beschi reads அஞ்சாது 'unfearing' for எஞ்சாது 'unfailing.'

## CHAPTER LXX.

- Beschi: Quomodo legatus cum regibus versari debeat. So also Graul; but the subject seems to be more general: conduct in a court, courtiership, the way of pleasing a king. Ariel: Conduite auprès des princes.
- 691. 'Nec prope nec procul, non secus ac qui ad ignem calefit, cum exteris regibus versandum.'
- இகல்வேந்தர் is not 'exteris regibus,' surely. Ariel: 'rois puissants.' Neither making himself too prominent, nor relegating himself to obscurity.
- 692. 'Non appetere quae reges tanquam sibi propria appetunt, via est assequendi ab ipsis regibus diu permansura emolumenta.'

It is not safe to seem to be the King's rival.

- 693. 'Si cautus esse vis, cave ab iis, quae difficulter tolerantur; nam postquam regum animum aversum senseris, difficile erit illum benevolum reddere.'
- 694. 'Coram regibus cave ne quidquam secretè cum alio confabuleris, aut alium intuendo mutuum risum edas, quia haec et similia suspicionem inducunt.'
- 695. 'Quidquid rex alicui secretè loquatur, neque ut audias aurem admoveas, neque quid dixerit statim interroges, neque cures illud secretum scirc, nisi quum ille tibi sponte patefecerit.'
- 696. 'Regis intentum percipere studens, ad ei loquendum opportunum tempus eligendo, sive odiosa. sive grata sint, quae loqui debes, ita loquaris ut gratè audiaris.'
- 697. 'Grata loquendo futilia nunquam loquaris, licet alii coram te ac rege loquantur.'
- 698. Quamvis rex actate tibi inferior sit, et in eo consanguinitatis gradu, ut tibi reverentiam debeat, ne istam praesumas, sed procede attendendo ad supremam quam gerit dignitatem.

36

699. 'Qui sanam mentem habent, quamvis se videant a rege, plurimi fieri, nunquam audent ea facere quae regi non placent.'

700. 'In regis familiaritate veteranus licet sis, cave ruinam afferet.'

## CHAPTER LXXI.

Beschi: Regis intentum percipere, quin illud rex patefaciat. Graul: Mentem percipere. Die Absicht merken.

THE tact required alike by envoy and by courtier, that reads the countenance, takes note of the subtlest indications of the ruler's will.

- 701. 'Qui, quin rex loquatur, ab ejus vultu ejus intentum percipere valet, huic mundo, quae nunquam siccatur aquâ circumfuso. ornamentum erit.'
- 702. 'Eos, qui valent sine dubitatione alicujus intima penetrare, diis similes aestima.'
- 703. 'Eum, qui ex eo, quod in suo interiori experitur aliorum interiora noscere valet, etiam ei dando aliquid ex iis, quae regium statum conficiunt membris, debet rex ad servitium suum attrahere.'

A king should even sacrifice an angam (அங்கம், உறப்பு) of his state to win such a servant. These 'essential members' are இரத்த நாகப தாத்கள்=தேர்கரிபரிகாலாட்கள்='chariots, elephants, horses, and footsoldiers.'

704. 'Ab iis qui alicujus intimum animum, quin ab isto patefiet, penetrare valent, caeteri (qui id nequeunt) multum diversi sunt, quamvis quoad membra similes sint.'

உதுப்பு nom. of respect: 'as regards members.'

- 705. 'Si ex similibus quae in se videt signis, caeterorum intima penetrare nesciant, quamuam quaeso supra caetera membra specialitatem habebunt oculi?'
- 706. 'Sicuti speculum repraesentat quidquid ei objicitur, ita vultus repraesentat quae in pectore latet iram!'
- 707. 'Quid est ad intima dignoscenda aptius, quam vultus, si quidem statim ac in animo laetitia oritur, aut ira, ipse caeteris praenuntiat?'
- 708. 'Si sit, qui suum animum intuendo quidni his vel illis affectibus expertus scrutari valeat: huic ut caeterorum animum noscat sufficit, si eorum vultum intuendo insistat.'
- 709. 'Internum odium et amicitiam oculi manifestabunt iis qui sciri valent diversos oculorum motus pro affectuum diversitate.'
- 710. 'Etsi acutissimus quis sit, ad animum dimetiendum, nulla ei suppetet melior ulna quam oculi.'

#### CHAPTER LXXII.

Beschi: Auditorium (G. coetum) discernere.

A MINISTER must know the tone and temper of the council before whom he must discuss affairs of state.

- 711. 'Doctum auditorium si habeat, maturè considerando loqui debet, qui verborum selectionem et linguae puritatem possidet.'
- 712. 'Loco in quo loquitur co accomodando nonnisi doctè loquatur, qui in verborum qualitate discernenda peritiam habet.'
- 713. 'Qui auditorium non discernendo in publico lequendi cacoethem habent, nec loqui soiunt, neque ad quidquam valent.'
- 714. 'Coram doctis doctè loquaris, coram albis (h.e. nesciis) albi stipitis colorem indue.'

He makes # @ = 'slipes.' But?

Graul: 'Vor gelehrten rede man gelehrt, vor Ungetehrten ungelehrt.'

- 715. 'Inter omnes bonas qualitates optima est in semorum coetu non esse primum ad loquendum.'
- 716. Coram doctis latam eruditionem ostendere cupiens insciè loqui, idem est ac religiosum statum profitendo ab eo desciscere.'
- 717. Doctrina eorum qui scientiarum studio incubuerunt, in coctu eorum qui sine errore et consideraté loquendi peritiam habent, innotescet.'
- 712. 'Coram doctis loqui idem est ac crescentium florum areolis aquam infundere.'

When a man finds 'fit audience,' his words distil as the fertilizing dew. There may be the idea of gain to the speaker · locendo discitur.

- 719. 'Qui coram doctis subtilia quaeque cum laude loquuntur, ca neque per oblivionem coram nesciis loquantur.'
- 720. 'Noli subtilia loqui inter eos qui infra tuum coetum sunt; nam id idem erit ac pretiosum pharmacum in luto projicere.'

#### CHAPTER LXXIII.

Beschi: Coetum non timere.

THE Minister requires nerve and courage, to face the council, often packed, full of favourites, intriguers, and time-servers. Comp. the Book of Daniel.

721. 'Qui verborum selectu gaudentem sermoù a puritatem habet, coetuum diversitatem coscendo, ob docti coetûs metum errare non debet.'

- 722. 'A doctis docti dicentur, qui inter doctos absque metu et confusione quae didicerint, aliis communicare sciunt.'
- 723. 'Plurimi sunt qui in proelio mori non timent; pauci sunt qui in coetu doctorum loqui non timeant.'
- 724. 'Quae tu didicisti, ita inter doctos loquere, ut et ii discere possiut; quae tu non didicisti, ab iis qui plus quam tu didicerunt, disce.'
- 725. 'Ita disce ut viae quae ad scientiam ducit limites omnes attingas; ut sine timore ad quamcumque interrogationem in eâ materiâ responsum dare queas.'

- 726. 'Sicuti nil prodest ensis in ejus manu qui timidus est, ita nil prodest scientia ei qui doctum coetum pavet.'
- 727. 'Scientia ejus qui doctum coetum timet, similis est ensi quem in proelio vibrat timida manus.'
  - 'Timida manus' euphemistically for பேடிகை, q.v.
- 728. 'Plurima quamvis didicerunt nullum exinde fructum capient, qui inter doctos doctè et clarè loqui nesciunt.'
- 729. 'Eos qui scientias didicerunt sed prae auditorum metu ea patefacere nesciunt, pejores esse iis qui non didicerunt, sapientes ajunt.'
- 730. 'Qui, quae didicerunt ob metum clarè patefacere nesciunt, quamvis vivi sint, tanti aestimantur, quanti fiunt mortui.'

## PARS III.

De membris, quae regium statum conflant.

#### CHAPTER LXXIV.

Beschi: Ditio, seu regrum. Graul: Territorium.

THERE are no addresses to kings or wealthy landowners in the Kurral, such as give a peculiar charm to many of the quatrains in the Nâladi. In 1277 only, the princess speaks of her beloved as 'lord of the cool shore.' In Nâl. the king is addressed as 'pri' lord of the land. In the South a landed proprietor, even of the humblest class, is a priin si. The country has a sea-board, and chains of hills, with forests, and streams flowing down to irrigate the fields below. Nâl. 10, 71, 142, 146, 161, 166, 186, 194, 211, 212, &c.

In the நாட்டுப்படலம், or chapter describing the 'Lamil land, in Kamban's Râmûyaşam, and in the Naishadam, the poets have exhausted

the resources of the language in elaborate descriptions of the  $p\pi\Theta$ . Comp. Manu, vii. 69.

- 731. 'Illud est (optimum) regnum, quod is se continet indefessos agricultores, virtuosos viros, et indeficientem pecuniam habentes.'
- 732. '(Optimum) est regnum, in quo talis sit rerum abundantia ut à caeteris regnicolis ibi desideretur incolatus, expers sit infirmitatibus et animalculis, quae ruinam segetibus afferant, et copiosum a segete fructum percipiat.'
- 733. 'Regnum adeo opulentum esse deiet, ut tempore famis sustentare etiam possit eos, qui a caeteris regnis illuc confugiunt, et tempore belli possit una vice solvere regi tantum tributum, quod per multas vices annuatim solvitur.'
- 734. 'Boni regni qualitas esse debet egestati obnoxium non esse, insalubre non esse, nec hostium incursionibus expositum esse.'
- 735. 'In bono regno non debent inveniri seditiosi coctus, intestini hostes, regem affligentia homicidia.'

In spin there may be a reference to the Kurrambar (Marravar), wild, predatory bands; but I think it simply means lawlessness and plundering in general.

- 736. 'Inter regna optimum dicetur quod neque frequenter ruinam pati videmus; et, si ruinam patiatur, statim illam copioso agrorum fructu reparet.'
- 737. 'Puteorum et lacuum aqua, fructuosi montes, flumina, et inexpugnabilis regia, membra sunt, quae optimum regnum conflant.'

The limits of the Tamil country, as assigned by the Nannal, செறப் புப்பாயிரம், 8, 9, are:

The eastern sea, Cape Kumari, Kuḍagam (Coorg), and Vêṅgaḍam (Tripety).

This 'Tamil-land' has rain; springs that send their waters down the hills; a fine chain of hills as its western frontier, down which flow the Pâlârru, the Pennârru, the Kãvêrî, the Vaigai, and the Tâmbarapûrnî, with many tributaries; and mountain heights which a little effort can convert into strong places of defence.

- 738. 'Salubritatem, acres divites incolas, copiosum agrorum fructum, vitam suaviter ducendi facilitatem, nec non securitatem ab hostibus: ornamenta quae bonum regnum efficiunt haec quinque dicunt sapientes.'
- 739. 'Illud regni nomen meretur, in quo annona facilè invenitur; regni nomen non meretur, si annonam multo labore investigare opus sit.'

740. 'Quamvis omnia, quae superius dicta sunt, in regno reperiantur, nil prosunt, si pariter in eo non inveniatur unio inter regen et subditos.'

## CHAPTER LXXV.

## Beschi: Arces.

Though not as important in the history of Southern India as in the annals of Sivaji and his Mahrattas, forts of considerable celebrity existed in the Carnatic, and are still to be seen in all stages of dilapidation. The pages of Orme's narrative abound in illustrations of the importance of these in South India. Comp. Manu, vii. 71-76.

741. 'Et iis, qui hostem offendere volunt, maximo praesidio sunt arces; it iis, qui timendo ab hoste se defendere volunt, optimum sunt asylum.'

Necessary both for offer sive and defensive wars.

742. 'Arx debet habere aquam, uti gemmae (incorruptibilem), spatiosum campum, montem arduum, confertum sed ordinatum nemus, ut fortis dici possit.'

Compare the descriptions of Hill-forts in Captain Grant Duff's History of the Mahrattas.

- 743. 'Quod murorum altitudinem, spatii latitudinem, bellicorum instrumentorum copiam, et loci inaccessibilitatem, junctim possidet, arcem vocat bellica scientia.'
- 744. 'Quamvis parva sit tamen talis esse debet arx, ut in fortitudine magnas acquiparando, ad cam expugnandum advenientem hostem animo decidere faciat.'
- 745. 'Arx talis conditionis esse debet, ut sit expugnatu difficilis, commeatu referta sit, et qui eam custodiunt facile possint in ejus defensione consistere.'
- 746. 'Arx non solum debet iis omnibus, quae ad vigilum subsistentiam opus sunt, abundare, sed insuper habere debet bonos milites, qui in loco ei praesto sint (nempe eam defendant).'
- 747. 'Arx talis esse debet, ut difficilis expugnatu sit, sive per obsidionem, sive per aggressionem, sive per proditionem.'

Beschi says: அறைப்படுத்து='divisiones inducere.'

- 748. '£rx talis esse debet ut qui illam defendunt, eam non deserendo, ex illa obsidione, eam vallantes vincere possint.'
  - 749. 'Arx ejusmodi esse debet, ut in ipso aggressionis initio, ejus

defensorum in proeliando superioritatem videntes, animum despondendo hostes terga vertant.'

750. 'Quascunque ex supradictis excellentias arx habeat, idem est ac si non haberet, si eam qui defendunt in pugnando excellentes nca sint.'

## CHAPTER LXXVI.

Beschi: Modus aerarium regium ditandi. Ariel: Manière d'acquerir la fortune.

751. 'Nulla res ei rei similis, quae facit esse aliquid, eos qui nihil sunt.'

A play upon the different uses of the word பொருள்.

Ariel: 'Pour faire quelque chose de celui qui n'est rien, il est rien que la Fortune.'

752. 'Pecuniâ qui carent a cunctis despiciuntur; divitiis qui affluunt a cunctis honorantur.'

Comp. Nal. 281, 283, 284:

'Though rags he wrap around his loins, a dozen coins
Or so, will gain the wretch respect 'mid many men!
The man devoid of wealth, though born of noble race,
Is viler than the lifeless corpse!'

'When on the high hill's crags the Kândal blooms no more, The crimson-spotted beetle tribe seek not its boughs.— Lord of the glades where from the crofts they parrots scare,—

The pauper has no friends.'

(இலாஅஅர்க் கில்லேக் தமர்.)

'When wealth is there, like crows around the fallen corpse
Obsequious myriads gather round. When wealth is gone,
As wheels the beetle's flight,—no one in all the world
Will ask, "Is't well with you?"'

753. 'Splendor divitiarum nunquam deficientum ad quod tibi libet regnum perveniens tuorum hostium tenebrosum odium affugabit.'

Simply, Money will help you in any region of the earth.' This reminds us of the favourite saying of Nero (Suet. Nero, cap. xi.), τὸ τεχνίον πῶσα γαῖα τρέφει: artificem omnis alit terra. Comp. 397.

754. 'Divitiae, quas quis honestè cumulat modum sciens eas procurandi, et virtutes exercendi occasionem, et inde subsequentes felicitates illi parient.'

- 755. 'Abhorrendum est et contemnendum divitias cumulare quae non obveniant cum clementià (regis in subditos) et amore (subditorum in regem).'
- 756. 'Divitiae, quae regii juris sunt, quae sponte obveniunt, quae ex vectigalium tributis colliguntur, et quae hostes destruendo reportantur.'

His text and com. have உலகு, but this the metre forbids.

This is the only couplet that alludes to royal revenues; the other nine are quite general.

757. 'Clementia (regis in subditos) quae filia est amoris subditorum in regem nutriri debet a divite nutrice, quae dicitur pecunia.'

He who has nothing can bestow nothing on others.

758. '(Reges) tractatus inire unde sibi absque labore pecunia proveniat, perinde est ac ex eminenti loco elephantum pugnam spectare.'

He looks down in safety upon the combatants. He can, moreover, hire others to fight his battles.

- 759. 'Divitias cumula, nam non est illis validior ensis, qui hostium audaciam infringat.'
- 760. 'Divitiis justè et honestè cumulatis affluenti faciles evadent caeterae duac res, (nempe virtus et gaudium).'

The three topics of the book are 'Virtue, Wealth, and Enjoyment.' Intro. p. vii.

#### CHAPTER LXXVII.

Beschi: Quae possidere debet exercitus decora. Graul: Heeresherrlichkeit. Ariel: Grandeur militaire.

761. 'Inter omnes regias felicitates primaria esse debet talem habere exercitum, qui omnia quibus construitur habeat membra; et imperterritus hostem in proelio vincere valeat.'

The அங்கம் or உறப்பு of an army is fourfold: இரதகசதாகபதா தென். To these are added banners, musical instruments, &c.

- 762. 'Etiam si viribus inferior evasit, intrepidam in proeliando constantiam exhibere non nisi in veterana militia reperitur.'
- 763. 'Quid faciet murium multitudo, qui ipsum mare cum suo strepitu aequent? Si ipsorum hostis coluber sibilum edat, omnes peribunt.'
- 764. 'Ille verò exercitus dicitur, in quo reperitur nativa generositas, quae nec sui destructionem, nec sui divisionem patitur.'
- 765. 'Exercitus talis esse debet fortitudinis, ut milites etiamsi videant sibi mortem imminere, ad illi resistendum conflagrent.'

- 766. 'Quatuor sunt quae exercitum servant, militum fo titudo, honoris tenacitas, antiquorum fortium aemulatio, et in ducem fidelis obedientia.'
- 767. 'Exercitus callendo modum sustinendi primae aciei invasionem, et prohibendo equitatum, ne in se ruat, debet ipsum hostem invadere.'
- 768. 'Si exercitui nec animositas ad hostem caedendum, nec robur eum sustentandum insit, debet saltem in numero, ordine et apparatu talis esse, ut solo ejus aspectu hostes terrificet.'
- 769. 'Ut hostis hosti vincendo par sit, abesse ab eo debent desertiones quibus exercitus minuitur, effeminatio quae procliandi indesinens taedium causat, et paupertas quae milites reddit tristes.'
- 770. 'Quamvis in exercitu multi fortesque sint milites, si tamen desinit duces, quibus subordinentur, perinde est ac si non essent.'

Ariel: 'Fut-elle pleine d'hommes résolus, une armée, si elle n'a des chefs, n'existe.'

#### CHAPTER LXXVIII.

Beschi: Spiritus martialis. Ariel: Enthousiasme militaire. Graul: Heeres-selbstgefühl.

THE author understood the feelings of a soldier. Madras Sepoys have, by their bravery, illustrated these two chapters. They need good leaders, 770.

771. 'Verba sunt dueis a proelio revertentis, qui refert quod sui milites, quos in arcis muro relinquerat, cum ipse in adversas acies rueret clamabant hostem hortando, ne ante ducem suum consisterent, si vivere vellent: ante me (i.e. ante nostrum ducem) consistere nolite! quidam fortes non ante me (i.e. post meum tergum), in arcis muro stantes (dicebant).'

Either என் + ஐ = 'my leader': or என்னே = 'me.' This is a doubtful couplet.

- Ariel: 'Devant moi ne demeurez, ennemis! Bien (d'autres) qui demeuraient devant moi, demeurent sons la pierre.' A European turn of thought.
- 772. 'Gloriosius est manu gestare lanceam, qui irrito jactu in elephante in campo procliante missa fuit, quam sagittam jactam in leporem in nemore quamvis illico eum confixerit.' See N. 152.
- 773. 'Martialem in hostem ferociam sapientes magnanimitatem appellant; sed cum victis clementer se habere magnanimitatis apicem esse dicunt.'

Comp. Verg. Aen. vi. 853: 'Parcere subjectis et debellare superbos.'

- 774. 'Martialem spiritum habens, postquam in proelio cum clephante lanceas omnes quas manu gestabat consumpserat, ad continuendum proelium alias quaerens, lanceam ab hoste suo corpore infixam videns, summâ cum laetitiâ eam eripiet jaculabitque.'
- 775. 'Si in hostem feroci vultu ruens, cum ille te in armis impetit, priorem destruendo trepidum vultum ostenderis, nonne locum erit dare hosti ad te destruendum?'
- 776. 'Martialis vir quum suos dies numerat, infructuosè transactos inter dies computabit omnes eos dies in quibus speciale ac notabile aliquod vulnus non retulit.'
- 777. 'Catena quam cruri alligant ii, qui ut immortale nomen referant vitam spernunt, valde pulchrum ipsis est ornamentum.'

வேண்டாவுயிரார். A kind of Bahu-vrîhi compound. See Monier-Williams, Sans. Gram. 767.

Among the Mahrattas a nero so distinguished was called *Phûkre*. (See my *Ind. Hist.* § 97.)

- 778. 'Cum martialis furor eos qui pro glorià mori non timent invadit, etiam si a duce revocentur, suam indolem non minuunt (i.e. proeliari non desinunt), donec hostem subjiciant.'
- 779. 'Quisnam vituperare audeat eos, qui ne suum propositum transiliant, generosè quamvis in hoste ruant, in bello moriuntur?'

(Comp. my Ind. Hist. p. 86, 3rd. ed.)

780. 'Mori extra domum (i.e. in proelio), sed ita ut rex plurimas ob tuam mortem lacrimas fundat, adeo pretiosum est, ut similis mors quocunque pretio emenda sit, etiamsi ad id mendicare oporteat.'

#### CHAPTER LXXIX.

#### Beschi: Amicitia.

The subject of friendship is treated in five chapters. These have no especial reference to kings. Comp. Nal. xxii.

781. 'Quid est tam factu difficile uti amicitia? sed quid est quod hac validius te defendat ab hostibus, cum iis impenetrabilis arx ills sit?'

Perhaps alliances, as necessary to a king, are primarily intended.

- 782. 'Amicitia sapientûm novam lunam imitatur, qui in dies crescit; stultorum verò amicitia lunam plenam imitatur, quae quotidie decrescit.'
  - Ellis · 'The friendship of the wise is like the moon in its increase; The friendship of fools like the moon in its decrease.'
  - 783. 'Inter probos amicos quaevis collocutio novum gaudium affert;

NOTES. 291

sicuti scientias discentibus, quaevis nova notio novam dulcedinem affert.'

- Ellis: 'As the pleasures of learning increase by constant application; So the friendship of the worthy increaseth by constant inter course.'
- 784. 'Amicitia non instituitur ad jocandum et ridendum, sed ut amicus amici errata videns, in eum feratur eumque corripiat.'
- 785. 'Ad amicitiam nec eodem in loco esse, nec jugiter conversari opus est, sed mentis ac indolis similitudo amicitiae causandae satis est.'

Ariel: 'C'est la (communauté de) pensée qui lui donne son mérite.'

786. 'Amicitia quae solam vultûs lactitiam prae se fert, vera non est; illa vera est, quae cordis et animi lactitiam secum fert.'

Ellis: 'True friendship is not that which dimpleth the face with smiles, but that which maketh the heart rejoice.'

787. 'Ab amico ea quae perniciem afferunt removere, eum per virtutis semitas manuducere, et si quid infortunium accidat, quod removeri nequeat, illud unâ cum amico portare, amicitiae proprium est.'

Ellis: 'Friendship should repel all injuries, should take the lead in the path of virtue; and, in unavoidable misfortune, should share the adversity it causeth.'

- 788. 'Amicitiae proprium est amico in infortuniis praesto esse eâ celeritate, qua manus accurrit ad vestem quae dilabitur, ne in coetu nudus appareas.'
- 789. 'Si quaeras, ubinam sit amicitiae sedes regia, dicam ibi esse ubi sine tergiversatione, quovis tempore quolibet modo amici virtus et fortuna subtentantur ne decidant.'
- 790. 'Ejus qui quantum ab amico ametur, et quantum ipse eum amet computat, quamvis ornatus amore nulla differentia appareat, ridicula tamen amicitia est (quia vera amicitia in amore limites non habet).'

Ellis: 'Vain is the fragile friendship, however specious, which saith, "Even as they are to us, so will we be to them."'

இன்னம், Intro. p. xxiii.

#### CHAPTER LXXX.

Beschi: Quocum amicitiam ineas, attentè considerandum. Graul: Prüfung in der Freundschaft.

This and the following chapters (LXXX.-LXXXIII.) may be compared with Nal. 211-240.

791. 'Cum post initam amicitiam difficilis sit separatio, iis qui amicitias ineunt, nil adeo periculosum est, quam sine consideratione amicitiam inire.'

- 806. 'Qui in amicitià constans est, non descrit ejus amicitiam, qui nunquam a vetustà familiaritate aberravit, etiamsi in aliquà occasione aliquod ei damnum afferat.'
- Ellis: 'Those constant in friendship will not forsake the society of those, who from old time have been faithful to them, even when they are injured by the connexion.'
- 807. 'Qui ab amore ortam vetustam familiaritatem habent, nunquam amorem rei out, etiamsi amicus quid fecerit unde ipsis damnum obveniat.'
- 808. 'Iis qui scire valent amicitiae indolem, quae non audit (seu non curat) amici culpam, fortunatus est dies, in quo amicus culpam admiserit [quia in eo elucescet magis ejus amor, libenter condonando cam culpam].'
- Ellis: 'Those confirmed in the knowledge of the true nature of friendship listen not to the faults of their friends, although daily guilty of them.'
- 809. 'Totus mundus optabit amicum habere eum, qui nunquam deserit amicitiam illorum, qui in vetustà familiaritate nunquam decreverunt, quamvis ipsi displicentia faciant.'\*
- 810. 'Qui nescit antiquam conditionem mutare erga vetustos amicos, etiamsi quid culpabile fecerint, ejus amicitiam ipsi hostes desiderabunt.'

Ellis: 'Even their enemies will desire the love of those, who on account of ancient friendship, separate not from their friends, however culpable they may be.'

#### CHAPTER LXXXII.

Beschi: Damnosa amicitia. Graul: Amicitia cum malis.

- 811. 'Melius est decrescere quam crescere in amicitià eorum qui bonà indole carent, licèt in tui amore ita ebrii videantur, uti qui viuum biberunt.'
- 812. 'Eorum qui uniformitatem non servantes, in affluentia tibi amici sunt, in inopia te deserunt, amicitiam si obtineas quid boni; si perdas, quid mali tibi crit?'

Ellis: 'Of what consequence is it whether the friendship of the incon-

\* Comp. Dionysii Catonis disticha, de moribus, iv. 41 (Amstel. 1754):-

'Damnaris nunquam, post longum tempus amicum. Mutavit mores; sad pignora prima memento.'

These disticha, 145 in number, more resemble the Kurral than anything elso i have found. Comp. the following (iv. 19) with 400:—

Disce aliquid; nam quum subito fortuna recessit, Ars remanet, vitamque hominis non deserit unquam. stant, who attach themselves to thee in prosperity, but forsake thee in adversity, be gained or lost?

813. 'Amicus, qui amat ad mensuram sui emolumenti; meretrix, quae amat pretium, non pretium dantem; et latro, qui unice suum lucrum respicit: nil inter se different.

Ellis: 'The friend who considereth only his advantage is on a level with mercenary harlots and robbers.'

814. 'Melius est omni amico cavere, quam amicum qui stultam indolem habet, ci similem qui in pugnâ se auxiliaturum promittit, sed quum pugnandum est fugit.'

Instead of மர he reads மரவு; but this is against metre: மரவன்னர் (புளிமாங்காய்) would require a தேர் in the beginning of the next foot. (Intro. p. xxvii. § vi.)

- 815. 'Melius est non obtinere quam obtinere amicitiam vilium illorum qui in pugna arcem deserunt, quam sibi construxerant.'
- 816. 'Decies centies millies majus bonum affert odium sapientûm, quam summa amicitia stultorum.'

Ellis: 'Ten million of times better is the enmity of the wise, than the most devoted attachment of fools.'

- 817. 'Deceis centies millies majora tibi bona obvenient ab ipsis hostibus, quam ex amicitià illorum, qui amicum deridere solent.'
- 818. 'Ab ejus generis amicis, qui non perficiunt quod coeperunt, nec valedicendo, longe recede.'
- 819. 'Neque somniando optare debes amicitiam ejus, cujus alia sunt verba, alia sunt opera.'

Ellis: 'It is unpleasant even to dream of the friendship of those whose words and whose deeds are at variance.'

820. 'Nec minimum tibi approximare sine, qui domi se tibi amicum ostendit, foris vero tibi detrahit.'

#### CHAPTER LXXXIII.

Beschi: Amicitia simulata, seu quae non est conjuncta cum anima. Ellis: 'On improper friendship.' Graul: Heuchel-Freundschaft.

Comp. Nal. 231-240.

821. 'Amicitia eorum qui se amicos praebent, ut data occasione amicum securius laedant, similis est incudi quae ferrum sustentat, ut fortius malleo percutiatur.'

Ellis: 'The friendship of those who dissemble attachment, while they seek occasion to betray thee, is like an anvil (which supports the metal while the hammer beats it).'

- 822. 'Non fidendum amicitiae eorum, qui quum sint animo extranei se familiares ostendunt; uti non fidendum est amori mulieris.'
- 823. 'Qui hostes sunt, quamvis plures egregias artes 'didicerint, difficile est ut ad veram amicitiam transcant.'
- 824. 'Cavere oportet ab iis, qui intus odium tegunt, sed in vultu laetitiam et risum ostendunt.'
- Ellis: 'Mischief should be feared from the deceitful, whose countenances are pleasant, but their hearts filled with malice.'
- 825. 'Qui interius amorem non habent, corum dulcibus verbis nec minimum fidendum est.'
- 826. 'Hostium verba statim dignoscuntur quamvis valde bona verba, uti verus amicus loquatur.'
- Ellis: 'Although they assume the courteous address of friends, the words of foes will soon be known for what they are.'
- 827. 'Qui intestinum odium fovet, si humilia et amica verba loquatur, non est ei fidendum; exemplo arcûs, qui dum inclinatur, non nisi damnum illius erga quem inclinatur intendit.'
- 828. 'Hostes dum amoris in signum lachrymas fundunt similes sunt iis, qui subjectionem aut venerationem fingunt, ut arma occultent, quibus alicujus vitae insidiantur.'

[Comp. my Ind. Hist., p. 165, 3rd ed.]

- 829. 'Rex cum iis hostibus qui exterius nimiam amicitiam ostendunt, sed intus odium fovent, et ipse tali amicitia utens, laetum vultum ostendendo cum iis ad eos interficiendos jungi debet (nam fraudem fraude repellere, aequum est).'
- 830. 'Quando venerit tempus in quo qui hostes sunt amicos se fingunt, tunc et tu in vultu amicitiam ostendendo, interius illorum amicitiam aversari debes.'
- Ellis: 'When the time arrives for enmity to become amity, let your countenance be friendly; but carefully recede from such friendship.'

#### CHAPTER LXXXIV.

Beschi: Insipientia.

THE Com. regards these chapters, to xciv., as pointing out those whose friendship is to be shunned. Comp.-Nal. 331-340.

- 831. 'Est quid, quod insipientia dicitur; si quaeras, quidnam sit, est ea quae damnosa sunt sectari, quae verò utilia rejicere.'
  - 832. Insipientia quae omnes insipientias vincit, est id studiose

NOTES. 297

sectari, quod neque in hoc neque in altero mundo profuturum est, quia inordinatum est.'

- 833. 'Culpam non erubescere, futura non considerare, sine affabilitate rusticè loqui, et suum honorêm, doctrinam, ac familiae splendorem non custodire, sunt insipientis officia.'
- 834. 'Quisnam erit eo insipientior, qui ad se domandum convenientes scientias discendo, quantum id prosit noscendo, et caeteris ad id conducentia consilia dando, se tamen domare nescit.'
- 835. 'Insipiens capax est sibi in hoc mundo parandi infernum in quo post mortem demergatur.'

In another place Beschi says, as to எழுபிறப்பு, 'et revera si bene consideretur, non sunt nisi diversi modi animam torquendi ob peccata patrata, atque ab iis eam purgandi, si purgabilia sunt.'

- 836. 'Cum ad id par non sit, aliquod facinus perficiendum suscipiens insipiens; aut id non perficiet, aut illaqueabitur.'
- 837. 'Si insipienti divitiae affluant, eas ita distribuet ut hostes ventrem repleant, amici fame percant.'
- 838. 'Si insipienti divitiae obvenerint perinde erit, ac si qui vertiginem patitur, vinum bibendo ebrius quoque fiat | insania duplicabitur].'
- 839. 'Value duleis est quam insipientes inter se conflant amicitia,—quia cum separantur, nullam afflictionem patiuntur.'

Irony. மாறுபடுபுகழணி. III. Gram. 210.

840. 'Si insipiens in sapientâm coetum pedem inferat, perinde est ac si quis lutulentis pedibus pretiosum peristroma calcet this peristroma, ille coetum conspurcat].'

#### CHAPTER LXXXV.

#### Beschi: Inscitiu.

Comp. Nal. 321-330.

841. 'Inter omnes defectus, scientiae defectus maximus est defectus, nam si caetera omnia desint, id à scientibus non reput dur defectus.'

842. 'Si inscio caeteris aliquid largiendi voluntas obvenerit, ad id agendum nulla alia est caussa, quam fortuna iliing qui recipit.'

843. 'Inscitià praeditum nec ipsi ejus hostes poterunt tot afflictionibus affligere, que l'ipsemet sibi causat.'

844. 'Si quaeras, quid sit totalis inscitia, est quaedam stulta persuasio, quâ quis quum nil aut parum sciat, omnia tamen se scire putat.'

845. 'Qui da iis quae nescit loqui praesumit, ctiam quum de iis loquitur de quibus sine errore loqui petest, dubitandi locum dabit.'

- 846. 'Ad quid inscius sua verenda contegit, si tegere nescit culpas quas in se videt.'
- 847. 'Inscius qui alicujus momenti secretum servare nescit, ipsemet sibi valde magnum damnum creat.'
- 848. 'Qui nil facit, quod caeteri ei facierdum insinuant, neque ipse ex se scit, quid sibi conveniat facere, est morbus mundum quousque vixerit, insectans.'
- 849. 'Si inscio, quum quid facere ignorat, modum id faciendi quis monstret, ipse inscius reputabitur; ille verò, qui ignorat, sciens testimabitur, eo modo quo quum nil sciat, onnuia se scire putat.'
- 950. 'Qui negat quod sapientes affirmant, habendus est uti daemon qui terram lustrat ut hominibus illudat.'

Com. thinks that the existence of God, of a future life and retribution, are the things which the common sense of the world affirms; and that he who would rob men of these beliefs is as a demon.

#### CHAPTER LXXXVI.

Beschi: Animi aversio, vel oppositio.

- 851. 'Animi aversio est quidam morbus qui in omnes diffundi facit malam illam qualitatem, quae divisio appellatur (h.e. socialitatem destruens morbus).'
- 852. 'Si quis a te dividi volens, hostilitatem ostenderit, quum tamen animum non avertendo illi malum si non faceris, optimum erit.'
- 853. 'Si ex animo molestissimum morbum, qui aversio dicitur abjeceris, absque ullà unquam diminutione nunquam desituram gloriam adipisceris.'
- 854. 'Si in te destruxeris malorum maximum, quod est aversio, emnibus gaudiis majus gaudium obtinebis.'
- 855. 'Qui quum animi aversio sese objicit, eam declinando procedere valent, quisnam est, qui ad eos destruendos animum adjicere possit?'
- 856. 'Qui gloriosum putat eos a quibus aversus est superare, aut humiliare, ejus felicitas ut minuatur et omnino destruatur, nonnisi unico momento indiget.'
- 857. 'Caeteras scientias praecellentem veri scientiam non assequitur (non percipit) qui adeo insanâ mente praeditus est, ut aversioni manus det.'
- 858. 'Aversionem declinare emolumentum affert; si verò animum adjicias ad ejus cui aversus es humiliationem, infelicitas ad te aggrediendum animum concipiet.'
  - 859. 'Quamvis emolumentum ex aversione obventurum sit, aversionem

non cogitat; quamvis damnum obventurum sit, aversionem magis magisque fovet animus humanus.' (360 in B.)

The disposition to hate shows that the man is marked out for misfortune: 'Quem Deus perdere vult, prius dementat.'

860. 'Ex animi aversione omnia mala proveniunt, animi autem adhaesio secum fert gloriam omnes laetificandi.' (This is 859 in B.)

## CHAPTER LXXXVII.

Beschi: Odium prudens. 'Might in enmity.'

861. 'Rex caveat hostibus adversari se potentioribus: non cavendum, immo curandum iis adversari quum infirmiores sunt.'

With the strong, guard against accepting dissension.

With the weak, guarding not against (it), court enmity.

மாறு is a weaker word than பகை: you must not willingly accept a difference with the strong, though forced upon you; you may court even enmity with the weak. ஏற்றல் is opposed to மேவல்.

The rhythm is அழுக்கை; almost ஏந்திகை. The ு அகை is the best. Intro. p. xxvi. The figure அந்தாதி (III. Gram. 199). There is also வேற்றுடையணி (III. Gram. 206). The fourth case is used in பகை (III. Gram. 60). The optatives (III. Gram. 85). (ஒம்பா, III. Gram. 90.)

862. 'Si quis consanguineos non amando cos à se distineat, auxiliares non habeat, neque ipse vires habeat, quâ ratione infringetur ejus hostium odium?'

The loveless one, the man devoid of strong allies, the man himself indigent,—how can he cut down the foemen's strength?

For changes of  $\dot{\mathfrak{B}}$  into  $\dot{\mathfrak{D}}$ , see III. Gram. 38.

The advice is two edged: 'If this is your picture, do not hope to prevail; if your foe is such, you may confidently attack him.'

863. 'Qui non metuenda metuit, quae scienda sunt nescit, cum caeteris sociabilis non est, neque quidquam suis largitur, valde facilis est suis hostibus (i.e. faciliter ab iis subjugatur).'

The fearful, the ignorant, the unconciliating, the illiberal—

Is an utterly easy (prey) to his enemies.

அஞ்சும் = அஞ்சும் மனிதன். The rhythm is தூங்கிசை.

864. 'Qui nec occultare, nec secretum custodire scit, quovis tempore, quovis in loco, cuivis hosti, superatu facilis est.'

One who ceases not from wrath, has no self-command-.

Alwa, s, everywhere, and to all, is an easy (prey).

865. 'Qui nec jura discit, neque iis conformiter agit, neque curat si

vituperetur, neque bonam indolem habet: huic adversari valde jucundum est (i.e. facile, ejus hostibus).'

He who regards not prescription, he who does not actions suitable, He who regards not guilt, he who is without innate goodness—is a pleasure to his enemies.

- 866. 'Desiderabile est odium fovere (seu adversari) ei, qui caecam iram sequitur, et valde luxuriosus est.'
- 867. 'Etiam si quid dare debeas, emendum est odium illius, qui in suis actionibus, quum fini appropinquant, eas pessum ire facit.'
- 868. 'Qui nullam bonam indolem (seu qualitatem) habet, si plurima habeat vitia, et socios (seu auxiliatores) non habeat, suis hostibus magnam laetitiam affert.'
- 869. 'Qui meticulosus est, neque callet strategemata quibus virium defectum suppleat, hunc si adversarius sortiatur, suis hostibus longo tempore non desituram lactitiam afferet.'
- 870. 'Nunquam gloriam assequetur, qui quotidie animum non adjicit huic facillimae rei, qualis est adversari iis, qui justitiae leges ignorant.'

## CHAPTER LXXXVIII.

Beschi: Juxta hostium diversitatem diverse se gerere cum illis.

- 871. 'In eo, quod dicitur odium, indiscretionem neque per jocum affectare debes.'
- 872. 'Si malum est in te concitare gladiatoris odium, pessimum est in te concitare regii ministri odium.'
- 873. 'Eo, qui vertigine laborat, insipientior est, qui solus quum sit, multorum odium in se concitat.'
- 874. 'Totus se mundus subdet magnitudini ejus regis, qui indolem labeat sibi conciliandi amicitiam suorum hostium.'
- 875. 'Qui solus est auxiliatorem non habens, et duos hostes habeat, unum ex his dulciter pacificando sibi confoederare debet.'
- 876. 'Si aliquem hostem pacaveris, sive non pacaveris, quum tibi aliunde ruina obvenerit, neque cum illo foedus in eas, neque illum rejicias (tanquam hostem).'
- 877. 'Iis, qui tuam afflictionem non ignorant, noli eam manifestare coram tuis hostibus noli unquam tuam debilitatem prodere.'
- 878. 'Si res gerendi modum discendo tu ipse eas perfeceris, quin aliis illas committas, teque ip um semper caveris, laetitia quam de tuâ debilitate hostes conceperant peribit.'
- 879. 'Spinosam arborem quum parva est explanta; Lam postquam creverit, ipsa nocebit manui eam explantare volentis.'

NOTES. 301

880. 'Si rex, opportunitatem habens deprimendi audaciam sui adversarii, eam despiciendo, id non fecerit, non erit, ubique in mundo ut diu vivat.'

Beschi reads அல்ல for அல்லர்.

#### CHAPTER LXXXIX.

Beschi: Inimicitia occulta.

881. 'Amici sunt ejusdem conditionis ac umbra et aqua, quibus cum voluptate utimur, quum persaepe damnum afferant ob aliquam qualitatem nobis ignotam, amicos etiam peramanter excipimus, quum interius et occulte hostes nobis sint.'

For a simon he reads a simon = 'ad instar.'

Water and shade are most useful and pleasant; but may prove hurtful: so friendships.

- 882. 'Noli ita metuere hostes (gladio) evaginato similes, uti metuere debes hostes, qui se amicos ostendunt.'
- 883. 'Ab hoste occulto semper metuendo cave; ni caveris, in occasione tibi adversa te pejus diffindet, quam figuli paxillus argillam findit.'
- 884. 'Si in te oriatur internum odium erga consanguineos, quod probum animum dedecet, illud tibi plurima et indecorosa damna causabit.'
- 885. 'Si rex in consanguineos internum odium foveat, illud ei plurima ruinam afferentia mala causabit.'
- 886. 'Si ii qui cum rege unum sunt, nempe consanguinei, internum odium fovent, huic quovis tempore, etiam quum potens est, difficile erit suam perditionem declinare.'
- 887. 'Familia in quâ interna odia regnant, quamvis exterius unionem obtendat, interius tamen divisa est, non secus ac capsula, quae videtur unum lignum esse, sed revera ex duobus lignis constat.'
- 888. 'Familia in quâ interna odia vigent, ex animorum contrietate pugnâ teritur non secus ac teritur ferrum cum limâ pugnans.'
- 889. 'Quamvis internum odium sit adeo exiguum, uti divisio quae apparet in semine sesamae nihilominus semper noxium erit.'

The little rift within the lute!

890. 'Vita illorum, qui in eadem domo viventes interno se olio prosequuntur, similis est vitae illius qui in parvâ domunculâ simul cum serpente vitam ducat.'

#### CHAPTER XC.

Beschi: Magnos viros, puta sacerdotes, religiosos, hisque similes laedere.

- 891. 'Qui sibi cavet ne à malis opprimatur, nullam meliorem cautionem adhibebit, quam cavendo ne despiceat magnitudinem eorum, qui (vel ob dignitatem, vel ob spiritualitatem, vel ob scientiam, vel ob dexteritatem venerandi sunt, vel) capaces sunt quidquid intentant perficiendi.'
- 892. 'Si magnos viros non verendo processeris, id per ipsosmet tibi nunquam desiturum damnum causabit.'
- 893. 'Si cupis tuam ruinam, justitiae legibus auditum ne praebe; si cupis tuam internecionem majoribus injuriam facito.'
- 894. 'Debilior aut inferior quum sis, noli potentioribus aut superioribus injuriam facere, quia id idem erit ac manu vocare deum mortis, ut te impetat sun falce.'
- 895. 'Rex qui ab alio rege potentiore invaditur, ubinam gentium tutus erit? Nullibi mortem effugiet.'
- 896. 'Quamvis igne cremeris vivere poteris; nullo modo vivent qui majoribus injuriam faciunt.'
- 897. 'Ob membrorum, quae regnum constituunt praestantiam insigne licèt regnum obtineas, plurimisque divitiis affluas, quid tibi proderunt, si insignes in virtute viri tibi irascantur.'
- 898. 'Si iis qui ob virtutûm celsitudinem monti sunt similes defectum venerationis exhibeant, etiam ii, qui in mundo videntur cum suâ familiâ diuturnam stabilitatem habituri, peribunt.'

Ascetics are குன்றன்னர், 'like hills,' in elevation; and also, they stand unmoved in shine and storm.

899. 'Si qui sublimi virtute pollet irascatur, et ipse deorum rex Dêvendiran (in suis verendis figuram amittendo!) damnum sentiet.'

In Beschi, 898. He reads வேந்தபைவேந்து, 'King of Kings=Indra.' Nahusha (Manu, vii. 41) had obtained sovreignty of the three worlds, but, for an intentional insult to Agastya, was changed into a serpent. B. has in mind 25. See note on 25.

900. 'Etiam ii, qui nimiam potentiam habent, cum vitâ non evadent, si ipsis, ii qui singularibus virtutibus praediti sunt, irascantur.'

## CHAPTER XCI.

Beschi: Non sinere se ab uxore regi. Graul: Den Weg der Frau gehen.

EASTERN kings have often done great injustice to worthy councillors. Their courts are often disturbed by intrigues which have their origin in the zenûna. Hence this chapter naturally follows the 'ast. It also connects itself with 'enmity': for nothing generates such deadly hate.

901. 'Qui nimis uxorii sunt nec virtutem consequentur, nec fortunae bona; qui enim ad haec acquirenda incumbunt, veluti maximum impedimentum uxoriam delectationem despiciunt.'

The idea of polygamy is not suggested,—and is, in fact, rendered impossible by the tenor of Ch. IV., &c.; yet it found place among the Rajas whom Tiruvalluvar contemplates. The practical value of the chapter is thus evident.

- 902. 'Felicitas illius, qui sui virilitatis oblitus nimium uxori deditus est, quum magnum dedecus afferat, valdè indecora est.'
- 903. 'In uxore viro se subjicientis conditionis defectus efficiet, ut quoties ejus vir ante probos viros appareat erubefiat.'
- Ariel: 'Manquer de personalité en se soumettant à une épouse donne toujours honte parmi les sages.'
- 904. 'Qui uxorem suam timet, et pro alterâ vitâ virtute vacuus erit, et in hâc vitâ etiamsi in familiâ augendâ virilitatem ostendat, haec a nemine celebrabitur.'
- 905. 'Qui uxorem timet, timebit etiam quovis tempore probis viris benefacere.'
- 906. 'Quamvis (destructis omnibus tuis hostibus) ex pace fruaris, quam Beati fruuntur, nunquam vir dici poteris, si tuae uxoris manus, quae arundinis mûnghil dictae nitorem equant, pertimesces.'

Comp. Catullus, li.:-

'Ille mi par esse deo videtur,

Otium et reges prius et beatas Perdidit urbes.'

This is not to be taken literally; yet, I think, there is possibly a play on words. She might speak 'bambûs,' though she used none.

- 907. 'Valde aestimabilior erit verecunda muli reula, quam magnus vir, qui uxori se subdit.'
- 908. 'Oui juxta voluntatem uxoris in agendo procedit, neque amicorum necessitatibus succurret, neque sibi pro alterâ vitâ bona cumulabit.'

903. 'Neque virtutes, nec bene partae divitiae, neque caeterae actiones quibus hujus vitae gaudia comparare possit, locum habent in eo, qui sune uxori subditus est.'

In the enjoyment of இன்பம் he forgets சுறம் and பொருள். (Intro. p. vii.)

910. 'Insipientia se suae uxori subdendi nunquam invenietur in illo, qui negotiis animum applicat, iis que partâ felicitate fruitur.'

The emphatic directness of this chapter is noteworthy. Many native states have perished through the effeminacy here so forcibly denounced.

## CHAPTER XCII.

Beschi: Mulier quae in suo corpore tradendo limites non habet, i.e. Arrix. Graul: Freche Dirnen. Ariel: Femmes sans retenue.

This points to a still more frequent cause ruin. Comp. Nal. 371-80.

- 911. 'Valde noxium est seduci a dulcibus verbis mulieris, quae te non desiderat ex tui amore, sed tuam pecuniam desiderat.'
- 912. 'Sapientes bene ponderando dulcedinem quâ meretrix tui amorem non habens, ex emolumenti amore amantia verba profert, ab eâ fugere debent tanquam ab hoste.'
- 913. 'Meretrix, in suis fallacibus amplexibus, perinde se habet, ac si qui mercede conductus ad sepulturam ut deferat, cadaver extranei alicujus hominis amplectitur.'

This seems quite wrong. Com also is far-fetched and obscure, imagining a scavenger carrying a corpse. Far better is Graul: 'Wer sich mit einer feilen Dirne abgiebt, der giebt sich mit einem Leichnam ab, denn sie giebt eben nur ihren Leib hin—ohne alle Seele.' So also Aciel.

- 914. 'Vilem gustum ab eâ illatum, quae unicè optat tuam pecuniam propriam facere, non tangunt qui attentè considerare valent veri amoris proprietatem.'
  - Alb. Tib. iii. 49: 'Heu heu divitibus video gaudere puellas.'
- 915. 'Qui in prudentia et sapientia excellunt, non tangunt vilem gustum ab illis illatum, quae communem amorem habent (i e. omnibus pecuniam dantibus amorem ostendunt).'
- 916. 'Qui suam laudam per orbem diffundunt, non tangunt corpus earum, quae venustatem et laetitiam ostendendo vilem sui corporis usum in omnes, qui pecuniam dant, diffundunt.'
  - 917. 'Corpus earum quae aliud quam coeuntem animo affectando

.305

(nempe pecuniam) coeunt, ii solum tangunt qui vili animo praediti sunt.

918. 'Sapientes fallaces meretricis amplexus vocant pestem illorum qui non habent adeò sanam mentem, ut valeant considerare illarum deceptionem.'

A kind of Lamia.

919. 'Delicata cutis meretricum, quae limites non habent, sed omnibus pecuniam dantibus se tradunt, infernus est in quo merguntur viles atque infimae notae homines.'

Beschi translates Con for Con in . yet his text is right.

920. 'Meretrices, inebrians liquor, et ludus, nonnisi cum iis a quibus felicitas recessit, amicitiam ineunt.'

See Ch. xciii., xciv.

## CHAPTER XCIII.

Beschi: Abstinere ab inebriantibue.

Another enemy to the state of kings.

கள் = S. surd; but is restricted in use to toddy, the fermented juice of the பண, Borassus flabelliformis.

In Kamban's Tamil version of the Râmâyanam, I. Kândam, xviii. Padalam, entitled உண்டாட்டுப்படலம், or 'The drinking revels,' the poet describes, with evident sympathy, in sixty-seven quatrains, the wild Bacchanalian orgies in which King Daçarathan, his wives and all his court—all drunk together, it would seem—indulge for a week in a palmtree grove on their journey to Mithilâ.

921. 'Reges qui semper dediti sunt potationi liquorum inebriantium, nec ab hostibus metuentur, et partas laudes omnes omittent.'

922. 'Nemo inebriantia bibat; si quis bibere velit, ille bibat, qui non curat a sapientibus aestimari.'

923. 'Si ebrietas et ipsis tuae matris oculis turpis videtur, qualis videbitur oculis sapientûm.'

924. 'Mulier quae dicitur verecundia dorsum vertet iis, qui non cavent ab maximo hoc vitio potandi inebriantia.'

925. 'Nonne quid sit opprobrium ignorari videtur, qui pretio sui oblivionem emit.'

926. 'Qui dormiunt, quamdiu dormiunt mortuis sunt similes; qui vero inebriantia bibunt, quovis tempore, sunt similes iis qui venenum sumpserunt.'

39

- 927. 'Qui semper inebriationi dediti, dum bibunt a caeterorum oculis se abscondunt, non evitabunt subsannationem suorum concivium quibus secreta potatio ab ebrietate manifesta sit.'
- 928. Desine dicere quod non bibere soleas, nam tua culpa in tuo pectore abscondita, statim ac bibisti, se prodet.'
- 929. 'Ebrium velle rationibus ad bonam frugem reducere, idem est ac cum lucerna quaerere velle eum qui subtus aquam est.'
- 930. 'Qui se inebriare solet, dum ebrius non est, et alium ebrium videt, nonne considerat qualis sua fuerit deformitas cum ebrius fuit?'

## CHAPTER XCIV.

Beschi: Ludus.

GAMBLING and disease are both hindrances.

Com. Analysis:—

I. 1-5. It brings loss.

II. 6-9. It entails many degradations.

III. 10. Hard to cure.

931. 'Noli ludum appetere, quamvis tibi victoriam det; quia sicuti piscis hamum deglutiens decipitur, ita ludus victoriam veluti hamum extendendo, tuam pecuniam omnem surripiendo te fallet.'

See நைடதம், சூதாபெடலம், உஉ:--

என்னுக சூதிணா, இகலி வென்றதாஉங் கள்ள மேர்கொடு வெலேகாந்துவேட்டுவா் உள்ளுறை வனமத்திடு முணவைை யோோ்கிலொட் புள்ளினை மருந்தினை போதும், என்பவே!

'Gaming despise! Ev'n when you strive and overcome, 'Tis as when fowler, mind on fraudful scheme intent, His net conceals, and places dainty food within, And winged tribes unweeting haste to eat,' they cried.

The whole passage, 11-28, is a commentary on this chapter.

- 932. 'Est ne in ludo, ubi si semel vincas, centies perdes, via ad virtutum et deliciarum consequutionum?'
- 933. 'Si rex semper in ore habeat lucrum ludo partum (i.e. si incessanter ludat), in aeraric congesta pecunia, et ex tributis congerenda, ipsum destituens ad hostes perveniet.'
- 984. 'Nil est quod paupertatem inducat, uti ludu:, qui et varias augustias affert, et felicitatem destruit.'

935. ['Reges, qui aleam, et ludi locum, et ludendi exercitium, magno cum gaudio, nimium sectati fuere, esse desicrunt.']

So especially the Pândavas, and Nala. See Dowson's Classical Dict. 'Cakuni' is synonymous with 'cheat.' Manu forbids dice, iv. 74.

- 936. 'Nunquam ventrem implebunt, ac miseriam patientur, qui ab infelicitatis deâ, cui nomen ludus, occupati sunt.'
- 937. 'Si tempus in ludo teras, et ab atavis haereditate acceptam felicitatem, et bonas animi quas habes conditiones amittes.'

Manu repeatedly forbids gambling. In II. 179, it is associated with 'disputes.' So Avvai says: சூதம் வாதும் வேதனேசெய்யும் 'gaming and disputation bring distress.'

938. 'Ludus ludentis pecuniam destruendo, et eum mendaciis addictum faciendo, virtuosas largitiones amandando, et in hâc et in alterâ vitâ miseriam affert.'

In Manu again, gambling and prize-fighting are classed together as things a king should exclude from his kingdom, ix. 221-28.

- 989. 'Qui ludo deditus est, nunquam assequetur haec quinque, nempe divitias, felicitatem, lautem cibum, laudem et scientiam.'
- 940. 'Sicuti quamvis valde afflictus quis vivat, semper vivere desiderat, ita qui ludo deditus est, quamvis saepissime perdat, semper ludere desiderat.'

The climate and the conditions of Eastern court life have always predisposed Oriental kings to this exciting pursuit; hence stories of rulers ruined by gambling are many; and denunciations of the vice abound, the vehemence of which shows the greatness of the evil.

#### CHAPTER XCV.

# Beschi: Medicina.

DISEASES, according to C., are partly from deeds done in a former birth (Manu, xi. 48), and so are fated (378); partly from mistakes in diet and other things. These last only are here contemplated.

The Hindû idea is closely connected with that of heredity, which is justly regarded as so important in these days. [Comp. S. John ix. 2.]

941. 'Sive excessum sive diminutionem patiantur, tria illa, quae medicinae professores enumerant, nempe me ancolia, bilis et phlegma, aegritudinem afferent.'

942. 'Corpori nulla erit necessaria medicina, si cautè servaveris cibi mensuram, quam tibi proficuam expertus es in comedendo.'

- 943. 'Cibum sume servando mensuram diminutionis quam proficuam expertus es; quia iis qui corpus obtinuerunt (i.e. morti obnoxii sunt) haec est via ad diu vivendum.'
- 944. 'Quam tibi praefixisti, neque comedas ea, quae dissontiam habent vel inter se, vel cum tuo corpore, vel cum tempore.'
- 945. 'Nulla erit homini aggritudo, si comedat ca, quae diversitatem (seu dissontiam quam supra diximus) non habeant, et fraenet desiderium plus aequo comedendi.'
- 946. 'Sicuti bona valetudo semper erit ei qui comedit, servando diminutionem sibi necessariam; ita aegritudines nunquam destituent eum qui excessivè comedit.'
- 947. 'Qui non considerando quid ferre possit sui stomachi calor, cibum qui calorem excedat sumpserit, innumeras aegritudines patietur.'
- 948. 'Medicus debet considerare aegritudinis qualitatem, ejus originem (seu caussam), et hanc ablegandi viam, et debet remedium applicare, quod ex circumstantiis inefficax non evadat.'
- 949. 'Qui medicam artem callet (quum eam in praxin redigit), debet remedia applicare attendendo ad aegri qualitatem, ad aegritudinis statum, et ad tempus in quo medetur.'
- 950. 'Medicina ut efficax sit, quatuor pati debet divisiones; nempe. qualitates aegri, medici, remedii, et remedium praeparantis.'

## PARS IV.

Proprietates intermissae; i.e. appendix, in quâ agitur de iis, quae in tribus praecedentibus partibus non continentur.

## CHAPTER XCVI.

Beschi: Prosapiae nobilitas. Ariel: Noblesse.

Comp. Nal. 141-50.

Com.'s afialysis :—

I. 1-3. Its nature.

II. 4-6. Nothing unworthy.

III. 7, 8. Disgrace of derogation.

IV. 9, 10. Essentials: truth and humanity.

- 951. 'Non nisi in nobili loco natis, tamquam sui generis propriae, aequitas et erubescentia reperiuntur.'
- 952. 'Nobili loco nati nunquam deficiunt in his tribus, nempe in procedendo conformiter suo statui, in sinceritate locutionis, et in erubescendo de his quae mundus reprobat.'

- 953. 'Sapientes asserunt esse partes proprias eorum, qui verè nobiles sunt, vultûs hilaritatem, manûs largitatem, oris affabilitatem, et neminem despicere.'
- 954. 'Nobili loco nati, etiamsi multos nummorum milliones lucrari possint, numquam talia facient unde suo generi decus minuatur.'
- 955. 'Quamvis pristinae opes minuartur, qui ex autiquâ familiâ oriuntur, nunquam a suâ magnificâ conditione degenerant.'
- 956. 'Vitia eorum qui sublimi loco nati sunt, non secus ac in aere lunae maculae; quum luna sublimis exstat, omnibus patent, adeòque magisquam ab iis cavere debent.'
- 957. 'Qui omni defectu carenti prosapiae conformiter vivere vult, etiamsi paupertati prematur, non faciet quid sibi indecorum.'
- 958. 'Nobili loco licèt natus, si affabilitatem non prae se fert, de suae prosapiae nobilitate dubitationem inducet.'
- 959. Sicuti germina quae p.oducit, soli qualitatem indicant; ita verba quae loquuntur, prosapiae qualitatem in hominibus ostendunt.
- 960. 'Si laudem optas, erubescentia tibi necessaria est, quae te ab omnibus quae vituperabilia sunt distrahat; si prosapiae nobilitatem servare optas, omnibus te submittere affecta.'

#### CHAPTER XCVII.

Beschi: Honoris tenacitas. Graul: Honestas. Ariel: Dignité.

This is the first essential of Nobility. It must suffer no disgrace. Rather voluntary death than dishonour. Suicide seems sanctioned.

Comp. Natl. 291-300.

- 961. 'Etiamsi quid faciendo maximum emolumentum, quod aliâ viâ obtineri nequit, obtineas, noli illud facere, si tale sit, unde honor tuus minuatur.'
- 962. 'Quantumvis laudabilia feceris, nil facere debes, quod vitup erabile sit, si tuam laudem et honorem servare desideras.'
- 963. 'Quando divitiis affluis, necessaria tibi est animi submissio erga caeteros; quando paupertate angustiaris, necessaria tibi est animi elevatio, ne ob paupertatem vile quid facias.'
- 964. 'Nobiles viri si à suo honoroso statu decidant, similes sunt capillis qui e capite deciderunt.'
- 965. 'Etiam ii, qui ita sublimes sunt, ut monti pares videantur, infimi evadent, si suum honorem minuens quid fererint, lieèt id parvo semini குன்றி dicto aequale sit (i.e. si vel minimum quid sit).'

Comp. 277.

966. 'Si neque ad laudem assequendam, nec ad coelitûm regnum te

ducendum prodest, ad quid quaeso permanes in eos sectando, qui te contemnant (nempe indecora faciendo).'

- 967. 'Melius est dici quod quia indecorum quid facere noluisti, in illo ipso momento periisti, quam opipare vivere, eundo post eos qui te vituperent.'
  - அந்நிலேயே 'there and then —not leaving his proper position.'
- 968. 'Si sublimi loco natus suum robur (nempe honorem) amiserit, corpus cum vitâ servare eritne suo malo remedium?'
- 969. 'Sublimi loco nati similes animali saufl dicto, quod statim moritur, si vel unus ex pilis illi auferatur: si vita cum honore contendat, vitam abjiciant, ne honorem amittant.'
- 970. 'Mundus laudibus efferet ejus gloriam, qui honorem ita servavit, ut in occasione indecorum quid faciendi, vitam honori postposuerit.'

#### CHAPTER XCVIII.

Beschi: (Vera) magnitudo.

GREATNESS of mind. Conduct worthy of a man's name and station.

- 971. 'Verus cujusque splendor est animi elevatio (nempe ad ardua conspirare); sine hae sibi qui praetigit vitam ducere, indecoram ducet vitam.'
- 972. 'Cunctis hominibus aequalis est ortus, diversitas inter ipsos nonnisi ex officiorum diversitate manat.'
- 973. 'Quamvis sublimi loco natus sis, aut sublimi munere fungeris, nisi sublimia habeas opera, sublimis non eris; infimo loco natus, si infima non habeat opera, infimus non erit.'
- 974. 'Sicuti in mulicre honos non persistet, nisi illa, unicam habens voluntatem, cautè illum custodiat; ita magnitudo non persistet nisi in eo qui illam custodierit, cavendo ab iis, qui vilia sunt.'
- 975. 'Qui verâ magnitudine praediti sunt, non modo ardua audere, sed et ca debito modo (h.e. honestis mediis) perficere debent.'
- 976. 'Intuitus procedendi cum veneratione erga majores ita magnorum vivorum est proprius, ut ne in cogitationem quidem incidat infimorum.'
- 977. 'Si dotes, quas magnus vir habet, in eo reperiantur, qui magnis viris aequalem conditionem non habet, ad superbiam et caeterorum depressionem ei inservient.'
- 978. 'Qui verè magnus est, semper (i.e. sive pauper, sive dives sit) numilis est; qui vilis est, etiamsi dives non sit, ex se sibi ornamentum facit. caeteris se praeferendo.'

- 979. 'Magni viri conditio est non inflari; vilis viri conditio est usque ad excessum inflari.'
- 980. 'Froprium est magnorum vivorum occultare (i.e. excusare), quae caeteris indecora sunt; vilium proprietas est, nescire loqui nisi de aliorum vitiis.'

Comp. Ch. xix.

## CHAPTER XCIX.

Beschi: Omnes probitatis conditiones (seu qualitates) possidere. Graul: Vollkommenheit; perfectio.

Fulness of excellence (σπού): τελειότης.

This noble chapter might be illustrated by quotations from all quarters.

981. 'Sapientes asserunt eum qui praetigit probum esse velle, probitatis debitum sciendo, ad omnes bonas qualitates possidendas obligari.' ['=Bonum ex integrâ caussâ.']

Comp. 'Integer vitae, scelerisque purus.'

- 982. 'Bonum virum bonae qualitates faciunt; caetera omnia qualiscunque bonitatis sint, probum non faciunt.'
- 983. 'Columnae, quae probitatem susten aut, sunt hace quinque: amor in omnes, culpam erubescere, egenis succurere, clementiam habere, et sincerum esse in loquendo.'
- 984. 'Poenitentium decus est non interficere viventia; proborum decus est non loqui de caeterorum defectibus.'
- 985. 'Religiosorum decus est demissio: his armis probus vir hostes suos superabit.'
- 986. 'Si quaeras quinam sit Lydius lapis probitatem explorans, dicam esse, si sciat non modo se potentioribus, sed etiam iis qui sibi inferiores sunt victas dare manus.'
- 987. 'Ad quid utilis erit probitas, si nesciat ctiam malè meritis benefacere?'
- 988. 'Viro, qui possederit robur, quod dicitur probitas, non crit dedecus esse pauperem.'
- 989. 'Qui non mutantur, etiamsi tempus mutetur (h.e. qui nec paupertatis tempore probitatem destituunt) probitatis litus vocabuntur.

But compare empl.

990. 'Si probi probitatem non sustentando, ab illà deficiant, tunc nec infernus suum pondus sustentare poterit.'

He reads இருணிலம் = இருள்நிலம்.

## CHAPTER C.

Beschi: Bona indoles: ingenuitas.

Graul: Boni mores; gute Art. Ariel: Courtoisie.

This is the crown of perfectness. a mingling of unaffected kindness with consummate tact. See Ch. viii., xxv. It is from with (vide sub loco) 'harmony': and harmonizes all things, while it is the result of a happy and harmonious combination of good qualities.

- 991. Sapientes aiunt facile esse cuivis assequi optimam semitam quae dicitur ingenuitus, facilem se atque affabilem praebendo.'
- 392. 'Amer in emmes et prosapiae nobilitas duo sunt, quae ad ingenuitatem viam sternunt.'
- 993. 'Quoniam per membrorum similitudinem non fit hominis cum probro homine similitudo; superest ut fiat per similitudinem indolis, quae patitur reformationem, quam membra non patiuntur.'

வெறுத்தக்க='quae reformari potest': as though from வேறு. See Concordance, sub voce.

This hints that குடிப்பறத்தல் is not mere purity of easte or family.

- 994. Mundus laudibus efferet ejus indolem, qui justitiae et virtutis cupidum emolumentum possidet (h.e. qui justitiam et virtutem sectando sibi emolumentum comparavit).
- 995. Ingenuitatis naturam scientibus, neque per jocum permittitur subsannare vel ipsos suos hostes.'
- Ariel. 'Le dedain en plaisanterie mème, est mal pour qui connaît l'importance de la courtoisie envers un ennemi mème.'
- 996. 'Ideo mundi mos adhuc perdurat, quia incidit in bonae indolis homines; nam si ita non esset, jam intus terram abiens periisset.'

Courtesy enables the world's work to get done.

997. 'Qui hominum propriam indolem non habent, quamvis limae acumini parem ingenii, subtilitatem possideant, arboribus similes dicendi sunt.'

Against those who say sharp unpleasant things.

998. 'Dedecus est ab humanitate deficere etiam cum iis, qui ex odio tibi malefecerint.'

Courtesy towards opponents.

999. 'Qui nesciunt cum caeteris amicabiliter vivere, his diurna etiam lux tenebrae sunt.'

Malvolio?

1000. 'Divitiae, quae malae indolis homini obveniunt, malae evadunt; non secus ac bonum lac ma um evadit, si in malum vas infundatur.'

A discourtcous wealthy man is like sour milk.

#### CHAPTER CI.

Beschi: Divitiae infructuosae, i.e. Avaritia. Graul: Opulentia inutilis.

This is the reverse of the picture presented in Ch. xxIII. It is a very favourite topic with Tamil poets. Comp. N.il. 261-70, 276, 296, 328.

1001. 'Qui amplam domum divitiis replet, iisque non fruitur, vivus licet sit, respectu divitiarum jam mortuus est, cum ei nulla circa illis actio supersit.'

Comp. 214.

1002. 'Ex eo, quod divitias obtinendo, omnia bona obtinere poteris, illas cumulare, sed posteâ in stultitiâ incidere ita illas affectandi, ut nil caeteris largiaris, haud bonum post mortem tibi statum causabit.'

1003. 'Homines, qui solam divitiarum cumulationem affectando, laudem ex largitione profluentem non affectant, ad quid nascuntur, nisi ut terrae pondus augeant.'

1004. 'Qui nil largiendo, a nemine desiderari se facit, quid quaeso relinquere meditatur, quod post mortem remansurum sibi sit?'

1005. 'Ei, qui nec divitiis fruitur, nec caeteris eas largitur, quamvis multi divitiarum milliones sint, idem crit ac si non essent.'

1006. 'Ei, qui nec ipse fruitur, nec iis, quibus largiri debent, divitias largiendi indolem habet, quid remanent, nisi pura afflictio et labor in iis cumulandis atque servandis?'

1007. 'Divitiae illius, qui egentibus eas non largitur, sed frustra sub clavi putrescere sinit, eâ sunt commiseratione dignae, quâ mulier praeclarae formae, quae usque ad senium innupta manere cogitur.'

1008. 'Illum, qui ob suam avaritiam à nullo desideratur, divitiis plenum esse, perinde est ac arborem venenosam in medio urbis pulcherrimis fructibus onustam esse.'

Comp. 216, 217.

1009. 'Divitiis illius, qui neque ex amore parentibus aut amicis subvenit, et ipse fame perit, nec eleemosinae virtutem affectat, alii fruentur.'

1010. 'Si is, qui divitias cum laude possidet (h.e. laudabilitur elargitur), in aliquantam egestatem incidat, haec similis erit nubium siccitati (i.e. diuturna non erit).'

#### CHAPTER CII.

Beschi: Erubescentia. Grav!: Pudor. Αίδώς.

The idea is much that of conscience. Comp. Ch. xxi.

- 1011. 'Erubescere de indecoris actionibus est virilis erubescentia; de cacteris erubescere est erubescentia muliebris.'
- 1012. 'Comestio et reliquae corporis passiones (puta somnus, pulchritudo, etc.), sunt homini cum belluis communia: erubescentia est quae hominem a belluis specificat.'
- 1013. 'Omnia viventia corpus respiciunt uti vitae sustentaculum; probitas erubescentiam respicit uti suum sustentaculum.'
- பி, மப்பு 'embodiment,' according to the Vôdânta, is an evil. இடு 'relinquishment' of all corporeal bonds is to be sought. Here the idea is, 'Souls require bodies here, so virtue requires a sense of shame.'
- 1014. 'Nonne probis ornamentum est nerecundia? Haec si desit, nonne morbus est inflatum incedere?'
- 1015. 'Illum, qui de caeterorum perinde ac de suo vituperia erubescit, erubescentiae regiam vocabunt sapientes.'
- 1016. 'Sublimes homines vastam hane terram ideo non magni faciunt, quia intra erubescentiue sepem non se cohibet.'
- 1017. 'Qui erabescenti em possident, propter hanc vitae renunciabunt; nunquam verò propter vitam erabescentiae renunciabunt.'
- 1018. 'Si tu non eruhescis facere, quae caetori audire aut videre erubescunt; virtus, quod ejus assecla dicaris, erubescet.'
- 1019. Si tuo statui non convenientia facias, tuae tantum prosapiae dedecus afferes; si vero permanenter sine erubescentia viveris, omnia quae in te sunt bona pessum ibunt.'
- 1020. 'Qui interius erubescentiú carent, quamvis inter homines degant, similes sunt pupae, quae funiculis agitata oculos fallit vivam se ostendendo.'

## CHAPTER CIII.

Beschi: Modus familiam exaltandi. Ariel: Manière de ser ir sa famille.

- 1021. 'Nullum est majus decus quam illud dicere valentis. "ego nunquam ab industria cesso, ut familiam exaltem."'
- 1022. 'Assiduâ contentione illius qui haec duo, nempe industriam et rerum experientiam possidet, familia dilatabitur.'

NOTES. 815

1023. 'Ei qui ad suae familiae dilatationem assiduè laborare sibi proposuit, Deus Ipse lumbos praecingens, ad laborandum comes accurret.'

An idea familiar to all races.

1024. 'Qui impigrè et assiduè laborat, ne familia detrimentum capiat non opus est, ut consideret quonam modo id assequetur, nam ipsamet quam adhibet industria propositum perficie.'

Comp. 594.

1025. 'Eum, qui inculpatam vitam ducens, ad suam familiam exaltandam laborat, totus mundus, ei se consanguineum profitendo, vallabit.'

See the play on words, சுற்றம், சுற்றம் 'the circle of kindred will encircle.'

- 1026. 'Virilem animum ei inesse dicetur, qui sibi familiae in quâ natus est gubernationem assumit, ad eam exaltandam.'
- 1027. 'Sicuti in campo, quamvis multi proclientur, iis laus defertur, qui forti animo proclium sustinuerunt; ita quamvis familiam multi conflent, illi laus danda, qui familiae pondus sustinet.'

Comp. 777.

A man must not shrink from homely duties. There is heroism here also. Duty makes 'drudgery divine.'

1028. 'Qui familiam exaltare vult, nullam respicere debet temporis importunitatem; quodsi gloriosis cogitationibus locum dando piger evadat, familia in ruinam verget.'

See பகுவம்.

He must make his own opportunities; also he must be instant 'in season and out of season.'

1029. 'Amara ne an dulcis dicenda est vita illius, qui suo assiduo labore suos felices reddi videt?'

The poet seems to say, 'Is it not so, that all sufferings must be endured by him?' Yet comparing Ch. v., we should feel sure he rather felt with the reverend Father, that the bread-winner must be content to bear the burthen: 'The labour we delight in physicks pain.'

1030. 'Familiae arbor, cum paupertas ejus radices caedere conatur, procul dubio decidet, nisi industriosus homo, ei humeros supponendo, illam sustentet.'

#### CHAPTER CIV.

Beschi: Agricultura.

This is the main support of the family. Hence the sequence.

Cultivation is the work of the Vaiçya, and is said to be degrading to Brâhmans: Manu, i. 90; iii. 64, 165; x. 83, 84, 116.

- 1031. 'Cum totus mundus quantumvis circumeat, tandem ad agricultores recurrere debeat, dicendum quod inter caetera munia principem locum habeat laboriosa agricultura.'
- 1032. 'Agricultura licet parvi fiat, tamen quum sustentet cacteros omnes, qui hoc officium negligunt, candem habet vim in mundo quam clavus axem firmans in curru, quo ablato cursus omnis deficit.'

Not much esteemed, yet indispensable.

1033. 'Qui agros colendo victum sibi comparat, suam vitam vivere dicendus; nam caeteri omnes, qui serviendo vivunt, ab aliis pendent ut vivant.'

Comp. Nal. 365 (The three modes of life):-

திலையே தேவமுயன்றை வாழ்தல்; ஒருவர்க் கிடையே இனியார்கட் டங்கல்; கடையே டிணராடுதன் மெருண்ணிப் பொருணசையொற்றம்மை. உணரார்பின் சென்று நிலே!

'The best is life in penitential practice spent;
The middle course to live with dear ones round. The worst
With restless thought desiring wealth, subservient
To follow those who understand us not.'

- 1034. 'Qui frumentum possidentes eo egentibus umbraculum sunt, videbunt sub umbraculo sui reges concurrere gentes, quae sub variorum regum umbraculo manent.'
- 1035. 'Qui proprium officium habent comedendi quod suus labor in agriculturâ peperit, nec mendicationi obnoxius erit, et ipse mendicantibus nil abscondendo necessaria suppeditabit.'

The poet would not approve of imported rice.

- 1036. 'Si agricultorum manus a labore desistat, jam nec poenitentiam iis, qui dicunt se renunciasse omnibus, quae caeteri appetunt, exercendi locus erit.'
- 1037. 'Si terrae unciam iterum iterumque arando ita exsiccari facias, ut ad quartam unciae p rtem reducatur, nec tantum fimi, quantum manus capere potest necessarium erit, ut ager fructificet.'

This and the following seem to be rustic saws, such as occur in Vergil's Georgics.

- 1038. 'Agro magis proficit fimi projectio, quam aratio et postquam segetes mundaveris; aquae irrigatio non tam fructuosa erit, quam illarum defensio (ab avibus et latronibus).'
- 1039. 'Si agri dominus quotidie illum non visitando procul absit; ager ei irascens uti mulier diu a viro derelicta, adhaesionem negabit (i.e. fructum optatum non dabit).'

Comp. Ch. cxxxI., cxxxII.

1040. 'Mulier, quae terra dicitur, si viderit aliquem qui ob pigritiam agros non colat, et de paupertate doleat, illum subsannabit.'

## CHAPTER CV.

# Beschi: Paupertas.

THERE is a certain intensity about this chapter which seems to indicate personal experience of the evils of poverty. Comp. Nal. 281, 283, 285.

1041. 'Si quaeras, quodnam sit malum paupertate majus, dicam paupertate pejorem solam esse paupertatem.'

Comp. Nal. 285:

'Lord of the pleasant land of clustered hills whose crags
By sounding waterfalls are washed!—Their race is nought,
Their manly prowess nought; their learning rare is nought;
When men are held in poverty's embrace.'

பிறந்த குலமாயும், பேராண்டை மாயும், சிறந்ததங் கல்வியு மாயும்;— கறங்கருவி கண்மேற் கழூஉங் கணமலே நன்டை!— இன்மை தழுவப்பட் டார்க்கு

1042. 'Malefactor ille qui dicitur paupertas, et hujus et alterius vitae gaudia homini surripit.'

Personification. Poverty deprives a man of the means of enjoyment in this life, and of securing happiness in the next world by liberal almsgiving.

- 1043. 'Affectus erga paupertatem, et quam quis suis facinoribus acquisivit amplitudinem famamque junctim destruet.'
- 1044. 'Paupertas talem affert vilitatem, et cum contemptu lequi faciat etiam de iis, qui sublimi loco nati sunt.'
  - 1045. 'In uno malo paupertatis multa ac diversa mala coadunantur.'
- 1046. 'Pauper quamvis optimas quasque scientias perfectè callens doctissime lo quatur, ejus tamen verbis fructus decrit.'

Comp. Nal. 115.

- 1047. 'Paupertas virtuti non amica, quia impedit illius exercitium; et facit ut quis suam ipsam matrem tanquam extraneam respiciat.' (?) Comp. Nil. 290.
- 1048. 'Numquid et hodie veniet paupertas, quae heri quasi me interemit?'
- 1049. 'Ipso in igne (aut amuleti aut praestigiae ope) somnus capi potest, at in paupertate nec minimum oculos claudendi locus est.'
- 1050. 'Qui nil habendo quod comedant, neque totaliter gulam abnegando, ventrem implere volunt, sunt daemones, qui altorum cibos infestant.'

#πφ=the sour, stale 'conjee-water,' or rice-gruel, which is the beggar's portion. If beggars will not be so considerate as to renounce the world and die, 'tis death to the stores of those who must feed them! The poet says this bitterly: 'So are the poor regarded.'

## CHAPTER CVI.

## Beschi: Mendicatio.

In this and the following chapter there seems to be no reference to the 'religious' beggars, Fakirs and others, that infest Indian towns and villages: he contemplates those who are suffering misfortune.

- 1051. 'Eleemosinam pete ab iis, quos eam dare posse noveris; si negaverint, illis, non tibi, vitio tribuetur.'
  - 1052. 'Dulce est mendicare, si quod petitur, absque poenâ veniat.' If a man's self-respect is not wounded.
- 1053. 'Mendico, qui scit ab eis petere, qui debitum sciunt non fal'acis et avari animi, sua mendicatio quandem habet dulcedinem.'
- 1054. 'Si non petas, nisi ab iis, que neque per somnium negare sciunt, quod mendicus petit, hujusmodi mendicatio cum ipsâ largitione quandam similitudinem habet.'
- 1055. 'Cur aliorum oculis se sistendo mendicat pauper, nisi quia sunt in mundo qui negare nesciunt quod caeteris deest?'
- 1056. 'Si tales inveneris, qui non habeant malam indolem sua pauperibus occultandi (ac negandi), paupertatis mala omria finem habebunt.'

Were kindly liberality the rule, poverty would no longer be an evil.

1057. 'Si tales inveniantur, qui nec despiciendo, nec erubescentiam causando, sua dent egeno, hic inveniat unde animus suus intas et intimè laetificetur.'

1058. 'Si in mundo non essent, qui mendicarent, quid aliud essent, nisi tot pupae ligneae sine vitâ ambulantes?'

1059. 'Quaenam esset laus iis qui nunc sua largiuntur, si deesset qui aliena mendicandi officium exerceret?'

1060. 'Si mendicus quod petit nor inveniet, neganti non debet irasci, quia ipsa sua paupertas satis illi testificatur.'

This is ambiguous. It seems to mean: 'Be not angry with and reproach the man who refuses to relieve you: your sufferings are a sufficient evidence against him.'

## CHAPTER CVII.

Beschi: Mendicatio vitanda. Graul: Scheu vor Betteln.

Comp. Nat. 301-10.

The last chapter sanctions a modest medicancy, in time of necessity. This denounces it as a profession.

1061. 'Centies millies melius est tuo labore paupertati occurrere quam mendicare etiam ab iis, qui tibi cari sunt ut oculi, et sine ulla occulatione tibi necessaria daturi sint.'

Comp. Nal. 287 (Beggary):-

O thou whose teeth in sharpness vie with jasmine buds!—
Man's attributes of goodness all are lost, at once,—
With mind's acuteness gained from wisdom's ample store,—
When sharp distress of beggary assails.'

நீர்மையே யென்றி நிரம்ப எழுந்ததம் கூர்மையும் எல்லாம் ஒருங்குழெப்பர்;— கூர்மையின் முல்லே அலேக்கும் எயிற்றும்!—நிரப்பென்ற

முல்ஸே அஸேக்கும் எயிற்மும் !— நிரப்பென்னும் அல்லல் அடையப்பட் டார்.

1062. 'Si hominibus ad vitam sustentandum ab eo qui orbem condidit, indicta fuit mendicatio, talis illi ruina (seu damnum) obveniat, ut hoc fecisse poeniteat.'

The idea is 'Brahmâ, the creator, never made men to be beggars. It

cannot be a part of religion.'

1063. 'Non est in mundo pectus adeo ferreum, uti pectus illius qui suae paupertati succurrere sibi proponit, non suo labore sed mendicatione.'

1064. 'Magnanimitas, quae etiam in extrema penuria non se inducit ad mendicandum, sed suo sibi labore consulit, adeò magnum decus habet, ut mundi totius limites transiliat.'

- 1065. 'Nil est dulcius quam comedere quod sibi suus labor peperit, etiamsi jusculum sit adeô rarum, ut aqua clara videatur.'
- 1066. 'Nulla est linguae vilior vox quam quae aliquid mendicat, etiamsi nihil aliud petat quam puram aquam ad consulendum ejus vitae qui siti perit.'

He says ஆவிற்கு==' vitae necessariam!'

- 1067. 'Mendicare volo ab ipsis medicantibus; sed quid ab iis petam? Petam, ut si mendicare volunt, non mendicent ab iis, qui sua pauperibus
- 1068. Indecora navis mendicatio dicta, quam quis conscendit, ut egestatis mare trajiciat; si in scopulum qui negatio dicitur inciderit, diffringetur.'
- 1069. 'Mendici animus dum suam paupertatem cogitat, prae dolore liquescit; sed quum ei negatur quod petit, prae pudore adeò magnâ poena afficitur, ut paupertatis dolorem absorbeat.'
- 1070. 'Ubinam, quaeso, se abscondit vita illius, qui sua negat, dum videt mendicum adeò flebiles voces emittere, ut prae pudore mori videatur?'

#### CHAPTER CVIII.

Beschi: Vilium hominum conditio. Graul: Gemeinheit. Ariel: Infamie.

THE connection is not clear.

Comp. Nat. 351-60 (Wealth without heart):-

'Though in the water born, and green it: hue appear, The Netti's pith no moisture knows; so in the world Are men of amplest wealth whose hearts are hard as stones

Upon the rocky mountain fell!'

நீருட் பிறந்து நிறம்பசிய தாயினும், ஈருப் கொடையகத் தில்லாகும்; ஒரும்

நிறைப்பெருஞ் செல்வத்து நின்றக் கடைத்தும், அறைப்பெருங் கல்லன்னர் உடைத்து.

Netti (தெட்டி, சடை, கிடை) = 'aischynomene.'

1071. 'Viles sunt similes hominibus,-neque ego quidquam vidi homini adeô simile!'

He takes it: 'They really look very like men; but are not so.'

- 1072. 'Viles feliciores sunt sapientibus, quum nullum animi afflictionem patiantur.'
  - Irony. III. Gram. 210. Destitute of feeling and sympathy.
- 1073. 'Diis ipsis similes sunt viles homines, quum et ipsi, uti Di-i, omnia juxta suam voluntatem faciant.'
  - frony. Entirely given up to arregance and self-will.
- 1074. 'Viles, si quem videant, qui juxta morem corum qui non in urbe, sed in pago degunt, paucis contenti parcè vivant, statim se majores aestimando valdè inflati incedunt.'

He makes அகப்பட்டியார்=' qui ad pagorum morem vivunt!'
Their ambition is to surpass the weeked in their wickedness.

1075. 'Vilium est semper timere (regis, aut nobilium, vexationem); praeter hoc siquid concupiscunt, nonnisi id unde aut nullum aut parvum emolumentum obveniat, concupiscere sciunt.' (?)

Governed entirely by fear or selfishness.

1076. 'Similes tympano pulsato sunt viles, quia secretum corum auribus commissum statim ad caeterorum aures deferunt.'

Cannot keep a secret.

1077. 'Viles homines iis, qui manum non curvant ad eorum comam succutiendam, etiamsi ita fit ut grana succutiant, quae humidae manui adhaerent, post orizae comestionem, non dabunt.'

They grudge another any good, even when it costs them nothing.

1073. 'Sublimes homines statim ac quis suam necessitatem exponit, necessaria dabunt; vilia sua non dabunt, nisi torqueantur, uti torquetur arundo saccarea, ut suum liquorem fundat.'

Cowardly bullies. Comp. Nat. 355.

1079. Si vilis homo videat aliorum vestes ac cibum meliores esse quam suum cibum ac vestes, capax est invenire defectus quamvis defectu careant (ob invidiam).'

Envy a proof of worthlessness.

1080. 'Quodnam est officium proprium vilium? omnes despicere; sed quantamvis parvam ob augustiam, statim currere ad se vendendum ac caeteris mancipandum.'

In any distress, craven-hearted. slavish.

# BOOK III.

#### CHAPTER CIX.

Comp. Intro. p. xii., xiii.

THESE last chapters must be considered as an Eastern romance not fully told, but indicated in a number of beautiful verses, which leave much to the imagination of the reader, and the ingenuity of the interpreter. The verses are deserving of study, but such commentaries as I have seen are simply disgusting, and utterly misrepresent the writer. Taken as they are, these chapters are worthy of Theocritus, and much less open to objection than parts of his writings. Like the verses of Bhartrihari and other Sanskrit writers, these Kurrals 'merely portray isolated situations, without any connection as a whole.'\*

On the Gandharva marriage, see Ellis, p. 156, &c. The following verse from the Tolkappiyam, பொருள்கொரம் will suffice:—

'Fearless, when maids with golden jewels decked, and youths Meet, see and love, they call it still Gandharva marriage-bond. Thus once the pairs of these, of blameless vision fair, who tuned The lute, all gold and radiant, used to join.'

அதிர்ப்பில், பைம்பூணரும், ஆடவருந், தம்முள் எதிர்ப் பட்டிக் கண்டியைதல், என்ப கதிர்ப்பொன்யாழ் முந்திருவர் கண்ட முனிவறு தண்காட்சிக் கந்திருவர் கண்ட கலப்பு

Comp. Manu, iii. 20, 21, 32.

The drama of Çakuntalâ will illustrate the general idea of the verses. See Monier-William's edition, 1876, p. 127.

1081. The prince sees the princess in the grove, and doubts.

Ariel: 'L'indication des personages de ce petit drame lyrique ne se trouve pas dans le texte.'

1082-89. He sees her to be human, and describes the impression her beauty makes upon him.

1090. He sees love in her glance.

\* Weber, Hist. of Indian Lit., p. 210. Trübner & Co., 1882

## CHAPTER CX.

HERE Com. says there are three present, the prince who observes the princess, the princess who stealthily observes the prince, and the hand-maiden who observes them both. It would seem as if all the couplets were his.

## CHAPTER CXI.

Graul: Freude über die Verbindung.

HE is the sole speaker.

## CHAPTER CXII.

He is still the sole speaker. Much of this greatly resembles Çakuntalâ.

## CHAPTER CXIII.

Graul: Lie ausserordentliche Liebe sagen.
Ariel: Exaltation de la passion.

HERE seem to be two speakers. They are separated, and soliloquize

## CHAPTER CXIV.

THERE is no way for their reunion, but to acknowledge the marriage, and obtain its confirmation by parents and friends.

To effect this the lover, bestriding a palmyra stem for a horse (மடல், மடன்மா), is carried into the village in the night, and aloud

bewails his separation from his bride, avows the union, proclaims his love, and defice all rivals. This is done with doleful love-ditties; and hence is called பலம்பல்='vailing.'

Inis is 'abandonment of reserve,' or shame, or concealment; the town or village is full of the 'rumour,' which is ended by a homely, unromantic wedding, more conventional, but not, according to ancient Hindû laws and sentiments, more binding and lawful than the romantic Gandharva union.

1131, &c. The only way, as suspicion is aroused, is to claim my bride.
1138. She dreads, yet desires, the publicity which will sanction and renew their union.

## CHAPTER CXV.

This is the day of excitement, after the public announcement. It seems that we have two soliloquies, in which the bridegroom and the bride express their anxiety; while satisfied that all the hubbub will in time subside, and their nuptials be sanctioned.

## CHAPTER CXVI.

THE public marriage has taken place; and now the poet makes the incidents of married life the theme of 17 chapters. These are mainly three:—

- (1) Separation (necessary, and, it would seem, sometimes unnecessary). Ch. cxvi.-cxxx.
  - (2) Petulant, capricious, feigned anger; ஊடல், புலவ. Ch. cxxxi.
  - (3) Jealousy, Ch. CXXXII.

The Com. distinguishes here and elsewhere the words of the husband and his companion, and of the wife and her maid; and the native grammarians in the third part of grammar, called Our (50 or section). Chapter on Topics,' lay down rules for each sentiment and situation. Tantum and nauseam profuse exponunt, says Beschi.

These rules are founded on the usage of the poets, and nothing is gained by employing them to explain our author. Each couplet must

iell its own story. It must be remembered that the Hindû lady was not supposed to possess any resources, in times of separation, such as education gives.

1151. He announces his departure and promises speedy return. She says, 'I cannot survive the separation.'

The whole chapter I take as spoken by her.

#### CHAPTER CXVII.

STILL her words. It seems as if jealousy mingles with sorrow. Is his absence not in some degree voluntary? Can she bring herself to send a messenger to beg him to return?

## CHAPTER CXVIII.

HER words. The eyes are dim with watching and weeping.

#### CHAPTER CXIX.

HER words. The yellow sickly hue of pining auguish. Comp. Núl. 898: கம்பஞ்செர் மாக்கள் கருவி ஒடிக்கிய மம்மர்கொண் மால மலராட்ந்து பூத்தொடுப்பாள், கைம்மால் யிட்டுக் கலுழ்ந்தா கணேயில்லார்க் கிம்மால் என்செய்ய தென்று.

'At wildering eventide, when workmen all put by
Their tools, she culled choice flowers and wove a garland gay
Then from her hands let fall, and wailed, "What can this wreath
Avail to me who weep alone?"'

#### CHAPTER CXX.

HER words. The agony of suspense.

## CHAPTER CXXI.

His thoughts and hers, while severed.

1203. Comp. Catullus, xlv. Acme and Septumius. Also 1317, 1318.

# CHAPTERS CXXII., CXXIII.

SHE speaks throughout.

This last chapter seems to me full of beauty. Comp. Nal. 397, where there is much pathos.

'When those who read the palm-leaf scrolls had ceased,
In eve's dim light, she thought of absent spouse and wept;
And weeping pluckt the flowers from out her wreath, and brushed
The odorous sandal from her lovely breast.'

ஓலேக் கணக்கர் ஒவியடங்கு புன்செக்கர் மாலேப் பொழுதின் மணந்தார் பிரிவுள்ளி மாலே பரிந்திட் டழுதாள்; வனமுலேமேற் கோலஞ்செய் சாந்தந் திமிர்ந்து.

#### CHAPTER CXXIV.

Eyes are dimmed and arms wasted. The brow is a sickly yellow.

1231-37. She or her companion speaks.

1238. His soliloquy.

1239. Comp. 1108.

1240. Ariel: 'Oh! ces yeux pâlis ont eu de la peine, voyant ce que faisait le front brillant.'

The bright brow is sicklied over with yellow now (1238), and eye must weep for this!

# CHAPTERS CXXV., CXXVI.

SHE strives to reason herselt into composure; but loses all self-control, and speaks of nothing but of seeing him again.

## CHAPTER CXXVII.

THE time of his return draws near. It would seem as if these words were uttered on the morning of the day when the King permits him to return.

There is a ring of the old song about it: 'And are ye sure the news is true?' &c.

1270. The natural anxiety of one to whom it seems too much joy to return, and find all well.

## CHAPTER CXXVIII.

Another absence is contemplated.

## CHAPTER CXXIX.

RECONCILIATION after some lovers' quarrel.

# CHAPTER CXXX.

SHE soliloquizes, 1291-98.

He utters 1299, 1300.

So says Com. Each tries to cherish unyielding resentment in the mind; but nature is too strong.

## CHAPTER CXXXI.

Gr. Schmollen.

1301-4. She pouts. 1305-10. He ponders her perversity.

## CHAPTER CXXXII.

'REFINED petulance.' Sulking when incenuity must be used to find a pretext. The Prince might have taken the poet's words as his motto (Sex. Propertius, iv. 2): Stant mihi cum dominâ proelia dura mea.

# LEXICON AND CONCORDANCE

TO THE

# KURRAL AND NÂLADI.

[The Concordance to K. is complete; that to N. partial. § refers to the Tamil Handbook.]

-9/

அ, அகரம். 1. 'the first letter,' I (H.B. Intro. "). 16). 2. A demonstrative: 'that' (§ 25; comp. இ, உ and எ), 225, 247, 254, 350, 355, 370, 411, 423, 426, 475, 489, 641, 671, 677, 695, 848, 950, 967, 1091. Prefixed to nouns it doubles the initial consonant. See அவன், &c., அவ்வத, அன, அன்ன, அன்று.

அஃகு (§ 62), 'diminish, grow refined' [S. ae; Lat. ac-us]. அஃகியகன்றவறிவு 'minute and comprehensive,' 175. அஃகாமை 'undiminishing permanence,' 178, Nâl. 12.

அகடு 'the belly,' 936 [அகம்]; 'the centre,' Nâl. 2.

அகம் (Opp. புறம் and to முகம்).
[In Nigandu, அக மன மண்யே பாவ மகலிட முன்னுமாமே. 1, மனம் (चार 'I'); 2, மண்; 3, பாவம்(चार); 4,அகலிடம்; 5,உள். Add 6, depth, the earth (கார); 7, a tree (S. தா); 8, grain, அஃகம்.] 1. 'Place,' in comp. வையகம், வானகம், q.v., 101, 547, 1055, Nâl. 80. இல்ல ம் 'house,' Nâl. 361. 2. 'Mind,

internal being, '93, 277, 298, 708, 830. Also அகன், 84, 92. தெஞ்சுத்தகம் 'the innermost soul, heart and soul,' 786. அகத்து inf. base, used with n. as a prep. phrase = 'in the midst of,' 104, 694, 717, 723, 727, 814, 877, 1027, 1163, 1180, 1305, 1323; 'in the mind,' 'within,' 78, 271, 329, 824, 1024; 'inner,' 79. அகத்தத 'what is in the mind,' 702. அகத்தார் 'indwellers,' 745, Nâl. 31. அகப்பட்டி 'sin,' 1074. [See பட்டி].

அகரம். See அ, 1.

அகல்(லு) (§ 70, as வெல்) 'expand, grow wide; recede.'

I. v. intr. (1) விணத்தொகை. அகல்விசம்பு 'the spacious firmament,' 25. (2) விணப்பெயர் (§ 148), Nâl. 151, 354, 371. அகறல் for அகல்தல்= அகலல் 'a receding from,' 1325. (3) past. rel. part. and n. (§ 74, 87). அகன்ற contr. ஆன்ற, q.v. அஃகேய்கண்றவறிவு, 175 [அஃகு]. அகன்றார் 'men who have grown great,' 170. (4) neg. (§ 121). அகலாத (opp. to அடையை) 'not withdrawing too far,' 691. அகலாக்கடை 'when (it) does not enlarge itself,' 478. அக

லாதகாலே 'ere (he) went away,'

II. அகற்று (v. causal., § 120, ii. g). அகற்றும் '(it) will en-

large,' 372.

III. Masonio (noun, § 190), 'expansion, roominess, breadth.' By met. 'a broad breast,' Nâl. 389, 392.

அகழ் (§ 57) 'dig into.' அகழ் வார், 151 (§ 87).

அக்கு 'fire' [S. agni], Nal. 123.

அங்கை = அகங்கை 'the palm of the hand.' Nâl. 122.

அங்கணம் 'a gutter, sewer' [S. aigana], 720, Nal. 175.

அசாவாமை [from v. அசாவு (§ 62), from அசா='languor'], 'absence of languor, energy,' 611, Nâl. 201.

அசை (§ 57) 'waver, shake, move; grow feeble.'

I. (விணேத்தொகை). அசையி யல் 'she of flexible form,' 1008.

II. (part., § 77) அசை இ = அ சைந்த. Instead of ந்த் we have அளபெடை. அசை இயிருப்பார் 'those who sit feebly trembling,' 1040.

III. அசைவு (v. noun, § 190), 'agitation, a yielding to indolence, weariness, failure.' அசை வின்மை 'unwearied effort,' 371. [Opp. to சோம்பல் or மடி wh. = அசைவு.] அசைவில்லாலுக்கம் 'unwavering energy,' 594.

அச்சம். See அஞ்சு.

அச்சு 'an axle' [S. akshi], 475. அச்சாணி' the pin of the axle, linch-pin,' 667.

அஞர் [S. aghas; Lat. ang-], 'severe pain, agony,' 1086, 1179. அஞ்சு (§ 62), 'dread.' [Comp. S. yaj; Gr. at-] [Syn. உடகு, நாணு.] அஞ்சும் (§ 72) = 'it will dread, shrink from,' 451, 863, 905, 1295 (அஞ்சுமவன் = அஞ்சுபவன்), 727, Nâl. 297. அஞ்சும் (§ 74), 'those who

dread,' 869, 1152, 904, 244. அஞ்சு தம் (III. Gr. 81), 'we will fear,' 1128. அஞ்சா (III. Gr. 90), 'not fearing,' 725; 500= அஞ்சாத, 761, 762, 778. அஞ் சுவான் (§ 87), 'he who will dread,' 905, 729. அஞ்சுபவர் 'those who will dread,' 464, அஞ்சான் (§ 121), 906, 726. 'the fearless,' 64,', 686. சுக் (§ 140), 'fear!' 882. சுமின், Nâl. 172. அ (III. Gr. 92), 'fear 2105 அஞ்சுற்க (III. Gr. 92), not!' அஞ்சல் 'fear, fearing,' 882. 1149, 428. அஞ்சல் (III. Gr. 92) 'fear mot!' 1154. (§ 77), 'having feared,' 680, 44, 3:5, 883, 730, 741, Nûl. 74, 87, 88, 256, 297, 396. அஞ்சப்படும் (§ 92), 'should be feared,' 202, 824 [படு], Nâl. 89. அஞ்சுவது 'what (men) shall fear, respect,' 428, 366, Nal. 74. அஞ்சாமை (§ 154), 'the not fearing,' 428, அவையஞ்சாமை, 382, 497. Ch. LXXIII. அஞ்சாது, 585. அஞ்சார் (§ 110), 'they dread not,' 201. அஞ்சுவர் 'they will dread,' 201. அஞ்சாதவர் 'those who dread not,' 723. dread,' 201. அச்சம் (§ 190), 'dread' [in the stem அஞ்சு, the nasal ஞ் is merely a euphonic insertion, as n in tango; the root is AJ. In forming a noun, the stem is changed to ACH (## being a clumsy way of expressing the S. **\(\pi\)**: the media to the tenu. See Table in H.B. Intro. p. 10], 1075, 146, 501, 534, Nâl. 81, 82, 83, 84, 145, 299. Ch. xx1. தேவினேயச்சம் 'dread of evil action,' Nâl. Ch. xIII. cvii. இரவச்சம் 'dread of mendicancy,' Nâl. Ch. xxx1.

அட-ங்கு, அட-க்கு (§ 62, 162), [Comp. S. adha], 'submit, restrain.' [See note to அஞ்சு. ங் is a euphonic insertion. The intrans. has the media, a and the trans. the tenu's k.] அடங் இயான் (§ 87), 'he who has restrained himself,' 124, Nâl. 74. அடங்க, 123, Nâl. 397. அடங்காமை (§ 154), 121. [Opp. அடங்கம்.] அடங்கல் (§ 148), 130. அடங்கா (§ 121), 834, Nâl. 171. அடக்கல் (§ 148), 126, Nâl. 196, 351. அடக்கம் (§ 190), '(self)-restraint,' 121, 122, Nâl 65. அடக்கமுடைமை Ch. XIII. அடக்கி, Nâl. 105.

அடி (§ 64), 'strike.' Nâl. 279. [Comp. S. adhas.] n. 'foot' = கான், 3, 4, 10, 544, 610, 1120, 1279; 'the footsteps,' 208, Nâl. 62, 391, 388. அடிமை 'servitude,' 608.

*அ(*6). I. (§ 56, II.), 'destroy, defeat, torment (boil, cook) '; intr. 'die.' அடுமுரண் 'victorious might,' 567. அடல் 'destruction,' 893; 'vexation,' 206; 'conquest,' 343.
'bravery,' 768. அடற்றகை هرنگو, Nal. அடுப ' will defeat with 382. slaughter,' 493. அடும் 'will destroy, defeat,' 207, 495, 500. அடுங்காலே 'in the hour of death,' 799; 'cooking time,' Nâl. 68; 'when it torments,' 1166. м6 'hoiled,' 1065, 1090, Nâl. அட்டில் 'a cook-room,' 363.

Nai. 363. II. (§ 64) 'approach, accumulate, attack.' அடுத்து, 621, 867, 1030. அடுத்து 'that which has approached (it), 706. பத்தடுத்த 'ten-fold,' 450, 817.

அடுக்கு (§ 62), 'heap up, accumulate.' [Comp. அடு, II.] அடுக் கிய (சுற்றம்) 'heaps of clients,' 526, 1005. அடுக்கிவரினும் 'though they come in shoals,' 625.

அடை (§ 57), 'draw near,' Nâl. 123. அடையாவாம் 'will not draw near,' 939; (§ 64) 'close up, shut in.' அடைக்கும் 'that which will close up,' 38, 71.

அட்டு (§ 62), 'pour.' அட்டியதீர் 'water poured forth,' 1093.

அணங்கு (from அண). 1.A

goddess, 1081. தாக்கணங்கு 'Lakshmî,' 'the overpowering goddess,' 1082. 2. 'Destruction (as from fascination of a Lamia),' 918. 3. 'Fear,' 'fascination.' தகையணங்கு றக்கல், Ch. cix. அணங்கரா 'Râgu: the serpent that swallows the moon,' Nâl. 241.

அணி (n.) 'ornament,' 95, 115, 118, 701, 738, 1014, 1089, 1273. அணிகலம், 575 (கலன்). (v. § 57) அணியும் 'will adorn, trick itself out,' 978. அணி இழற்காடு 'a forest with beauteous shade,' 742. அணியிழை, 8ee இழை.

அனு-கு (§ 62) 'approach.' அனுகாத 'not approaching,' 691.

அண்ணு (§ 64), 'open the mouth, as in ejecting.' [அன்னம் 'palate.'] அன்ணுத்தல், 255.

அ*கர்* 'way,' 594.

அ. [S.] 'exceedingly.'

அதிர் (ரு § 57), 'tremble.' அதிர 'causing to shake with fear,' 429.

அது, இது 'it, that, this.' (See அ, இ, எ. Comp. அவன்.) அது is written also அஃது.

Sing.—C. i.: அது, 45, 36, 74, 231, 362, 364, 165, 332, 477, 533, 536, 546, 781, 596, 901, 985, 996, 1144, 1164, 1302, Nal. 276; இது, 37, 1173, 1327. அதாஉம் 'even that,' 230. 3% 11, 38, 49, 76, 80, 162, 170, 132, 220, 226, 236, 242, 262, 414, 427, 363, 368, 459, 476, 556, 572, 591, 600, 943, 971, 1001, 1014, 1032, 1093, 1166, 1279. C.11.: அதனே (அது by வே. தொ.), 32, 152, 262, 495, 517, 621, 858, 859, 948, 1284, 1141, 1143, 1164, Nâl. 276; இதனோ, 517. C. III.: அதனுல் (ன்), 303, 642, 1031; இதனுல், 517. C. IV.: அதற்கு, 391, 518, 802, 1124, 1330. C. v.: அத னின், 122, 152, 302, 341, 644, 759, 1158, 1166. C. vi. : அதன், 60, 323, 490, 1289; இதன், 1176;

அதன்கண், 172.

PLUR. — C. I.: அலை, 658; இவை, 581, 1109, 1244. C. II.: அனையணைவ 'each one (imaginable) thing,' 1105. C. v.: அவற்றின், 875. C. vII.: அவற்றுள், 61, 504. அவ்வது 'each modes' 426.

- அந்தணன். 1. The Supreme Being, 8. கடவுள். 2. Ascetics (in pl.), 30. அறவோர் (evidently from அம்=செம்+ தண்மை). 3. Sages, 543. பெரியோர்.
- அந்தம் [S.; in comp.] ஒருவந் தம்=ஏகாந்தம் 'mental concentration,' 593; 'utterly,' 563.

அமர் (S.) 'immortals,' 121.

அமர். I. (§ 57), [Comp. அடை],
'acquiesce in,' 'join,' 'harmonize
with,' 'be complaisant,' 'join
battle,' Nâl. 383. அமர்ந்த
வழக்கு, 75, 'harmonious combination.' அகனமர்ந்து, மு
கனமர்த்து 'with complaisant
heart, face,' 92, 93, 84, Nâl. 1.
அமறாமை 'dissatisfaction,' 529.

II. n. (as போர் from பொரு) 'battle,' 814, 1027, 1083, 1125. III. v. அமர்த்தனகண், 'have been at variance with' (§ 64),

1084.

அமிழ்கம், அமிழ்து 'ambrosia' [S.amṛita], 702; applied to rain, 11; to food handled by one's children, 64; to the touch of the beloved, 1106. [This word is variously spelt, அமிர்தம், அமுதம், அமுதம், அமுத்த is a corruption of it, 968. In 82 சாவா மருந்து is given as its equivalent.]

அமை (§ 57), 'be composed,'
'satisfied,' 'fit.' [Comp. அமர்,
சம்மதி.] அமையாத 'goes not
on its way,' 20. அமைகள் ரவாறு
'discontent,' 219. அமையல்
'know no content,' 1283.
அமைந்த (=பொருந்தி), 474,
118, 761, 340. அமைவர் 'they

will rest content,' 580. அமைந் **தக்கண் ணு**ம், 606. அமையாக் *கடை*, 803. அமைந்தசொல், 635 'abounding,' 900. அமை யும் 'will suffice, be fitting,' 708, 298, 1193. அமைவு 'quiet,' contentment, 'union,' 740, 743, அமையாதவரை 'those with whom you are not in complete accord, 825. உப்படைந் சற்று 'as when (it) is sufficiently salt,' 1302. அமைந்தார் 'my beloved,' 1155. அமைவிலன் one of inharmonious disposition,' 863. இன்றியமையாத 'indispensa le, 682; 'not to be obtained otherwise, 961; = @aui. 'hambû,' 906 | from its smoothness?

- அமைச்சு [S. amitya; syn. மந் திரி], 'the office of a chief minister of state,' or 'the minister' himself. Ch. Lxiv., 631, 632, 633, 634, 381. அமைச்சி யல், the part from Ch. Lxiv. to Lxxiii.
- அம். 1. (= திர்), 'a tear.' விழு மம் 'the tear that falls,'107. [Cp. however விழுமம்.] 2. (= அழகு 'beauty,' 1107. In comp. அத் தணன், q.v., Nâl. 151. 3. விகுதி, used in forming nouns, as ஆக்கம். 4. Term. of 1st pers. pl. of verbs, for com. ஓம். See இல்ம்.

அம்பு 'arrow,' 597, 772.

- அயர் 'do, perform, celebrate' (connected with something joyous), 1268. அயர்கம் = செய்யக் கடவோம். [III. Gr. 85, விடங் கோன், பன்கமை. Comp. காண் கம், 1301.]
- அரங்கு [S. ranga], 'a square, chess-board with squares,' 401.
- அரசு 'king, kingdom, kingly rule.' [S. rûjan.] [Syn. டின் னன், வேந்தன, வேந்தா, இறை.] அரசர் 'kings,' 381. அரசியல், Ch. xxxix.—Lxiii.
- அ # ண் ' fort,' 381, 421, 492, 534, 737, 741-750. Ch. LXXV.

அரம் 'a file,' 567, 888.

அரி (§ 57), 'nip off.' அரிந்தற்று 'is like the nipping off,' 1304. [அற்று.]

அரிவை (=மாது), 'a beautiful damsel,' 1107.

அருக்து (§ 62), 'eat.' அருந்தி யது 'what one has eaten,' 942.

அரும்பு (§ 62). [See அரு=
'tender.'] அரும்பி 'having
appeared as a tender blossom,'
1223, 1227. [Here அரும்பு=
'tender blossom'; போத =
'fully - formed byd'; மலர்=
'the full-blown flower.']

அருப்பு (for அரும்பு, by இலித் தல், III. Gr. 41) = 'flowerbud.' அருப்பரு 'whose bud falls not,' 522.

அருள் 'benevolence.' [அர்+ உள. So பொருள், இருள், ம ருள். Comp. அன்பு].

176, 285, 755, 757, 938, Nal. 20, 27, 321. அருஞ்டைமை. Ch. xxv. அருட்செல்வம், 241. அருட்பொருள், 914. அருள்ள (see ஆள்), 242, 244, 245, 251, 252, அருள்சேர்ந்த 'which is the abode of grace,' 243. அருளாதான் (from அருளு § 121) = அருளாதான் 'he who performs no gracious acts,' 249. அருளுல்லது 'that which is devoid of grace,' 254.

அர், அரு, அரி, அரும், ஆர் (§ 184) 'rare, difficult.' [Comp. S. √ara. See அருள், அரும்பு, அரு 'difficult to அரிவை.] do,' 483, 631; 'rare, precious,' அரும் 'difficult,' 462, 565; with Carlier one whose ruin can hardly be effected,' 210, 732; 'hard to comprehend,' அரிது, pred. with ஆம் ex. or und. 177, 7, 8, 29, 503, 693, 419, 443, 377, 886, 101, 213, 227, 235; with or without @. 248, 1155, 1156, 419, 1153, 823, 843, 1180, 1049, 647, 499, 606, 16; (obj. or sub.) 1160, 745,

1276, 762. அரியது 'hard to attain,' 489, 747 (in dat.). அரிய 'difficult to effect,' 26, 489, 503, 537, 664, 781 (opposed to எளிய). அரியர் (நிறையரியர்) 'hard to assail,' 1138; 'hard to find,' அரியகைவ 'serious, hard 723. to pardon,' 443, 693. ஆர் with உயிர் 'the precious life,' 73, 1141; 'terrible,' 1179; with. இருள் 'thick, gross darkness,' அரு-மை 'difficulty,' 611, 975; 'rare value,' 1142; of approach, 743 (comp. 1138).

அலகு 'grains of paddy, food, corn,' 1034.

அலகை 'a daemon' (பேய்), 850.

அலவன் 'a crab,' Nâl. 123.

அலர் = டலர் 'a full - blown flower'; hence, 'a wide-spread rumour.' கௌவை, 1141, 1142, 1146, 1149. அலாறிவுறுத்தல், Ch. cxv.

(§ 64) 'afflict,' 753.

அல்லல் (§ 148; = துன்பம்),
'privation, affliction.' (1) Simply,
245, 798 (7th case). (2) Comp.
with தொய் 'the pain of privation,' 1160, 1301, 1303 [with
அலந்தார்]; (3) with உழ and
உழப்பி, 936, 938; (4) with படு
and படுத்து, 379, 555, 626, 460.

அல (§ 66), 'suffer privation, perish.' அலந்தார் (87), 1303. அல்லாவார் 'they are not disquieted,' 593. An irreg. form; perhaps for அலாதவர் ஆவார் (§ 121).

அல் [comp. இவ், § 44], a root denoting the non-existence of a quality or attribute. அல் (Intro. p. § 4 (2) b). அல்லி டந்து 'where (or when) it is not so'= அல்லாத, 301. அல்வழி, 1299, 1300. This root takes inflections as a நறிப்புவினே (§ 184). அல்லன், 3rd sing. masc., 'he who is not ---,' 386.

அல்லர், 3rd pl. com., 143, 926, 880, 973, 1300. அல்லவர். 973, 977, 751. அவ்வார், 9**73,** 720, 726, 822, 918, 986, 999, 419; with noun und., 266. அல்லாதவர் [a double neg., § 124 (5)], 1077. அல்லது or அன்று, 3rd s. neut., (1) as part. noun, 795, 254, 108, 379, 325, 1051, 618, 1180, 784. (2) as finite verb [this is then contracted into அன்று], 105, 370, 982, 988, 1092, 993, 1255, 82, 786, 438, 871, 549, 546, 641. (3) as particle='otherwise, but, except,' 1090, 1131, 231, 570, 951, 751, 710 (§ 202), 491, 1159. என்னல்லது 'save myself, '1168. அன்றே 'is it not so?' 1208, 1258, 775, 1014. அன்றே 'is it not so?' அன்றுகொல் '(or) will it not?' 1307. அவ்வ, 3rd pl. neut., (1) part., 61, with Δp: 'other things which are not -,' 289. களவல்லமற்றைய 'other things which are not fraud.' where no name of quality is expressed, we may understand அறம் or பொருள்: thus, அல் യെ = 'sins, evils, unreal 'things things', as noun: which are not -,' 157, 962, 466, 337, 116, 182, 246, 274, 551, 384, 1286, 150, 173, 289, 700, 944, 164, 376, 96, 351. (3) as finite verb: '(they) are 10t —,' 95, 115, 299, 400. அல்லே, 2nd sing., 'thou art not —,' 1221. அல்லம, lst pl., 'we are not -,' 1209. அல்லால், with வீழின் 'unless,' 16; with noun, 1095, 'besides, but, except, 1188, 406, 233, 377, 497, Nal. 105; with a dat. 'save to these,' 7, 235, 515, Equiv. to அல்லது and அவ்லாமல்; perhaps a kind of 'if it is mot.' subjunctive: அன்றி 'without, the attribute not existing.' விணே பெச்சம் of non-existent verb அன்று

[§ 62, 77], 437. And Market [abs. noun And + some, § 184], 'the absence, non-existence of anything,' with oblique case, 162; in comp. 172; with noun und. 185.

அவம், S. 'vanity, nothingness.'

அவலம் [S. a+bala], 'sympathetic sorrow,' 1072.

அவன் (see அ, இ, எ), 'he, that man, this man.' அவள், இவள் 'she, that woman, this woman.' [Comp. 45.] 63, 70 (ellipsis of 6th case), 517, 1182, 1204, 1155, 1156, 1321, 109, 1152, 1154 (ellipsis of 2ndcase), 1178, 1244, 65, 314, 506, 1051, 1188, 1301, 1297, 1298, 1291, 1183, 1184, 1261. அவன் கண் (7th case), 517. அவருள், 125. அவர்பின், 1293. அவர்க்கு, 1321. இவள், அவள், 1188, 1086, 1093, 1091, 1104, 1112. 🚇 ച്യൂ ത്വ அவனே, 518, 547, 647, 1188. 958. அவனின், 526. அவரின் (5th case), 1074. அவரை, 1292, 1236. அவரோடு, 1206. அவர் டாட்டு, 1199. அவரவர் 'each one's,' 114, 469. அவர்வயின் விதும்பல், Ch. cxxvii.

அவா 'desire' = ஆசை, 35, 361-370, 1075, 1310. அவாவ றுத்தல், Ch. xxxvII. அவா வின்மை 'indifference,' 364, 513.

அவாவு (§ 62), 'desire.' அவாம் (=அவாவும், § 74), 'which (the world, the king) will desire,' 215, 681. அவாய் (=அ வாவி) 'having desired,' 643.

அனி [S. havis]. 1. தெய் 'melted butter,' 259. 2. வேள்வி 'a sacrifice,' 413.

அவி (§ 57), 'be extinguished, die.' அவியினும் = அவிந்தாலும் 'if (they) die,' 420; (§ 64) 'extinguish, destroy, quench, repress.' அவித்து 'having repressed,' 694. அவித்தான் = அவித்தவன், 6, 25.

அவிர் (§ 60, III.), 'glisten' (வினத்தொ, III. Gr. 153), 1117.

அவை. 1. See under அது. 2. சபை 'an assembly' [fiom S. *sabhâ*; **80 அரா, அர, அரவ**ம for சர்ப்பம்], 711, 713, 725, 727; 332, 'an assembly of dancers.' Syn. கோட்டி, களன், அவையம் a variation of அலை with சாரி யை, அம்], 67. அவையறிதல், Ch. LXXII., 'Knowing the (methods) of the assembly of councillors.' அவையஞ்சாமை, Ch. LXXIII., 'Not dreading the assembly.' புல்லவை, 719, 'The assembly of the mean.' நல்லவை, 719, 'The assembly of the good,' 728. **நல்லாரതെല, 72**9. ലസ്സക്കല, 721, 'The assembly of those mighty in learning,' *து ண* எ തമ, 726, 'The assembly of the men of subtle learning.

அவ்பி [ஒளவி]. அவ்வியம் [or ஒளவியம்], 'envy.' அழுக்காறு, பொருமை, 169. அவ்வியதெஞ் சந்தான் 'the man of envious soul.' அவ்வி (§ 64), அவ்வித்து 'having been envious of,' 167.

அள (§ 66), 'measure,' Nâl. 103. அளந்தான் (=அளந்தவன், III. (4r. 41), 'he who measured,' 610. அளக்கும் 'which will measure,' அளப்பது 'that which 710. will measure, 796. அளவு. 1. =அளவைநால்='logic and dialectics,' 725. 2. 'Measure, due (just or defined) measure or limit'; 'justitia quae suâ quidlibet mensurâ metitur,' B., 283, 286, 287, 288, 289, 474, 477, 478, 479, 574, 943, 947, 949. 3. As adv. காணுமளவும் 'until,' 224, அவ்வளவில் 'at that exact moment,' 1187.

அள பெடை (அளபு = அளவு) occurs in (III. Gr. 14):—v. 2, ஆ becomes ஆ அ, 14, 653, 1301; v. 182, அடுஇ = அழிக்கு; v. 12, உ is first lengthened: ஊ. 2, 15, 460, 461; v. 31, ஊ becomes comes ஓ. 797, 929; தழுவி becomes தழிஇ, 544, 425, 913; v. 1040, அசைஇ = அசைந்து, 91 Comp. Nâl. 6, 201.

அளாவு (§ 64), அனே (§ 57), 'mingle, mix up,' 64; and with reduplication. அளவளா (வில் லாதான்) 'he who does not mix on terms of intimacy,' 523. அன்ற = அனந்த 'having mingled with tenderness,' 91.

அள ப 'mire, hell' [comp. அழு, ஆழ, அள: the idea is 'depth'], 255, 835, 919.

அளி (§ 64), அளிக்கல், 387, 'defend.' அளிக்கு 'having shown affection,' 1154, 1168, 1256. அளிக்குமளி, 'the love, !ovingly shown,' 1192, 1321. (noun, = அருள், அன்பு), 'kindness,' 390, 557, 1192, 1209, 1321. அளியர் 'full of tenderness,' 1138.

அள்ளு 'take in handfuls.' அள் ளிக்கொள்வற்றே, 1187.

அழல் 'a glowing fire,' 1228. [நீ, நெருப்பு, தழல்] (? from அழி). அழகு 'beauty,' Nâl. 131. Not in K., where எழில், ஏர் are found, which, perhaps, have the same root.

அழி (§ 57), 'perish, 498, Nai. 105; (§ 64) 'destroy.' (മി. 🔎 ക്സ്.), அழிபசி 'hungerthat destroys,' 226 (III. Gr. 153). அழிவந்த 'ruinous things,' 807 (வரு, comp. 968). அழிய, 968. அதி ஈல். கண்வி துப்பழி**தல், Ch.** cy :., 'being consumed, wasting away.' [Comp. Psa. xxxi. 9.] உறுப்புநலனழிதல், Ch. cxxiv. நிறையழிதல், Ch. cxxvi., 'reserve overcome.' அழிக்கல் 'destruction,' 421. Ay ay 'despair,' 625; 'ruin, defeat,' 764, 787, 876. அழியாமை, Ch. LXIII. இடுக்கணழியாமை 'not despairing in adversity,' Ch. LXIII. அழித்து 'having wrought 359; 'having destruction, abated the keenness of its glance,'

775; 'having changed it destroyed its effect,' 1317. அழிஇ (III. Gr. 86), 182, = அழிக்கு (see அளபெடை). அழிவது 'expenditure, what will be expended,' 461. அழிப்பது 'that which will destroy,' 744. அழிக்கும் 'which will destroy,' 934.

அழு 'weep' (§ 60). [Comp. S. aśru. அவறு seems another form.] அழுத 'wept,' 555, 828. அழ 'with weeping, at the cost of tears,' 659; 'so as to draw tears,' 659. அழுதாள் 'she wept,' 1317, 1318.

அழுகு (§ 62), 'rot away,' Nal.

அழுக்கா.ஐ 'envy' (= அவ்வியம் பொருமை). The deriv. is அழுக்கு 'foulness,' and ஆறு 'way.' The three verbs under are formed by a poetic license. அழுக்காறு, 35, 135, 161, 162, 164, 165, 167, 168. அழுக்காறு (§ 62); அழுக்காருமை 'absence of envy,' Ch. xvII. அழுக்கறு (§ 64); அழுக்கறப்பான் 'he who will be envious,' 163, 166. அழுக்கறு (56, II.); அழுக்கற்று 'having envied,' 170.

அழுந்து 'will sink down,' 835. (Connected with ஆழ்.)

அறம். See *Notes*, p. 186. (1) One of the four objects of study and pursuit (S. dharma). (2) It is the general subject of Ch. 1.xxxvIII. அறப்பால். (3.) It is divided into இல்லறம், Ch. v.xxiv., 'The virtue of house; and துறவறம், Ch. 'The virtue of XXV.-XXXVIII., renunciation.' 76**,** 543, 31, 35, 36, 39, 181, 183, 185, 93, 96, 501, 23, 141, 296, 297, 249, 288, 1047, 1009, 1018. (=அறக்கடவுள்), 77, 130, 204, அறன் [நன் personification. னூல், 122], Ch. IV., 34, 40, 45, 48, 49, 441, 189, 182, 179, 384, 147, 148, 150, 644, 754, 173,

அறன≀ல்ல 'vices. 635, 366. vicions acts,' 157. அறன்கடை 'the outside of virtue=vice,' 142. (See கடை.) அறவாழ் 'the round sea of virtue,' 8. அறவினே 'virtuous action,' 33, 321, 909. அறக்காறு 'the way of virtue,' 37, 46. அறனுக்கம் 'the increase, wealth of virtue,' அறவோர் 'virtuous per-163. sons,' 30.

of study), be wise, be able. [Syn. தெரி 'perceive'; தேறு perceive clearly '(strengthened form of தெரி); உணரு (உள்) 'understand and feel.' Often combined with so, of which it is the result. Comp. 396. with அறு, ஆறு, Connected அறம். Ellis says, 'In Tamil the more frequent acceptations அறிஞர் the learned, and அறியார் the ignorant, are the virtuous and the vicious.

I. Root (விசோத்தொகை). அறி-தோறு (see தோறு), 'whenever one obtains some new gain of knowledge,' 1110. தானறி குற்றம் 'a fault of which one is conscious, a wilful fault,' 272. அறி - கொன்று 'having murdered (set at nought) the lessons of wisdom,' 638. கடனறிகாட்சி யவர் 'those whose mental vision perceives duty,' 218 [comp.

981].

II. Past tense, part. adv., and adj., and nouns (§ 77, 74, 87).
[With 如即回, 123, &c.] 如即一声重 123, 136, 164, 179, 441, 469, 472, 483, 477, 479, 493, 494, 515; 'having known, knowing,' 635, 637, 644, 645, 687, 696, 711, 721, 725, 729, 754, 767, 793, 878, 943, 944, 946, 947, 981, 1127, 1128, 1287, 1312. 如即一声声 'which has known, knows,' 637, 711, 721, 1143. 如即一声声回 'things that have been ascertained,' 587, 如即一声逐渐 'I have known, I know, novi,' 1083. 如即一声声明点:

அறிந்தார் (=அறிந்தவர்), 288, 309, 635, 717. அமி-வது, 293, 472, 686, 1255.

III. Fut. tense, part., and nouns. (Intro. xxi.) அறி-வல் (=அறிவேன், III. Gr. 81), 'I shall know, I know,' 1129. அறி-வாம் (=அறிவோம், III. Gr. 77), 'we will know,' 36. அறி-வார் 'they will know,' 427. அறிவான், ஆர் 'those who (will) know,' 318, 428, 677, 701, 995, 1053, 1072. அறி-யும் 'that will know,' 1308.

IV. Inf. and verb. noun (§ 168, 148). அறி-ய 'to know, so as to know, in order to know,' 590, 795. அறி-தல் 'the kn^wing, knowledge of,' 582. குறிப் பறி தல், Ch. LXXI., cx. മഖിധ றிதல், Ch. xடviii. செய்(ந்)நன் றியறிதல், Ch. x1. காலமறிதல், Ch. xLIX. ஒப்புரவறி தல், Ch. இடனறிதல், Ch. L. XXII. அவையறிதல், Ch. LxxII. றறிதல் (கற்று), 'the faculty of learning,' 632.

V. Optative (§ 140). அற-க '(he) should know,' 116, 210. (Intro. xx.)

VI. Negative (§ 110, 121). அறி-யேன் 'I know not, cannot,' 928, 1083, 1125, 1207. அறி-யலம் 'we know not,' 1257 (=அறியோம்). (யாம்) அறிவ இவ்வே 'we know not' (§ 114), 61. அறிவிலா 'which is devoid of knowledge,' 869. அறியான், ஆர் (n.), 'they who know not,' 76, 337, 473, 474, 638, 713, 863, அறியார் (fin. v.), 'they 877. know not, 228, 1141, Nal. 108. அறியாது 'not knowing,' 1142. அறியா (=அறியாடல்), 1116. அறியா 'that knows not,' 736, 836. Poetic, அறிகல்லாதவர் (கு inserted + அல்லாதுவர்) 'men without knowledge,' 427; அ成 கிலார் 'they know not' (கு ins. +இலார்); அறிந்ததைலேன் 'I 1226, lit. 'I was knew not,' not that which knew.'

VII. Nouns. ചച്ചിച്ച 'knowledge,' (§ 190a), 123, 175, 203, 315, 355, 358, 372, 373, 382, 396, 421-426, 452, 454, 513, 532, 682, 684, 1022. அறிவுடைமை, Ch. **XLIII.** 68. புல்லறிவாண**்மை.** Ch. LXXXV. 287, 331. அவநறி வுறுத்தல், Ch. cxv. குறிப்பறி வுறுத்தல், Ch. cxxvIII. அறிவா ளென், 215 [ஆளன்]. அறிவு டையார் (உடை), 179, 404, 427, 430, 441, 463, 622, 816, 1153. (§ 184) அறிவினர், 918; அறிவி **ஞர், 198, 429** ; அறிவினவர், **914**, 915, 857. (இல்) அறிவி(ல்) லார், 427, 430; அறிவிலாதார், 140. அறிவறியார், 507; அறி வறிந்த, 61, 123, 618 [அறிவு used as acc. of cognate signif.], Nâl. 108. அறியாமை (§ 154), 'ignorance,' 440, 925, 1110.

VIII. Causal (§ 160, I. b). அறிவிப்ப 'they will cause to be known' (= அறிவிப்பன), 1233.

அற. I. அற, adj. (see ஆற), 'six,' Nâl. 1.

II. அறு (§ 56, II.), 'be cut off, cease, be digested.' அற் Gmin (III. Gr. 79), 'we are deprived of, free from,' 88, 275 [comp. 505], 626. அற்ருர் (§ 87), those who are without, freed from,' 503; = 'less' in compounds, 311, 312, 646, 106, 800. The destitute, 226, 248, 365, 506, 1007. அற்ரு**ன்,** 350. அற்**ற** வர் 'those set free,' 365. அற்ற, இன் 'where (bonds) have been vered,' 349, 521; 'where all support has failed.' அற்ற க 'that which is freed, carried off, digested,' 365, 942, 944. APD, அறு [விணத்தொகை], 1261. 199, 352='less,' 1117. அற= thoroughly, absolutely, so as to be free from all conditions,' 268, 391, 465, 845, 717, 184; 'without.' (இடை)யருது 'fails not,' 369. அருஅ, 1295. அறின் (opp. to a most, 'if it is not,'

812. அறல் 'digestion.' அற் ருல் 'if it digest easily,' 943.

பட்ட அற (§ 64), 'cut off.' அறக்கல், 345. அறக்கல், Ch. txvII. அறக்கும், 349, 814 [see ஆற], 753, 759. அறப்பான், 346, 'he who will free himself from,' 798, 163 [see அழக்கு]. அறப்பில், 367. அறக 'let them consume away,' 1177. அரு 'unfailing,' 522. அருர் 'cease not (to love),' 807.

IV. (Intro. xxiv.) ymp 'chamber (cut off); a mine, 747, 764, 913. yppιο (= yy) a) 'destruction, 434, 421; 'cessation, 1186; 'shame, 980, 846.

அறை (§ 57), 'beat (as a drum),' 1076. [விகோத்தொகை], 1180. அறைந்தான் '(of) him who has struck,' 307.

அற்கு (§ 64; = நில), 'endure.' அற்கா 'not enduring' (§ 121), 333. அற்குப 'things that will endure' (III. Gr. 95), 333. [ப added to a root forms an aoristic part. noun plur. neut.]

apsilie # ib, an imaginary (?) flower, the poet's commonplace for anything peculiarly delicate or sensitive, 90, 1111, 1115,

அன் (see அ), 'such.' Comp. 2007. The difference is that between talis and tantus. is 'such in quality,' swam 'such in magnitude or number.'] அன்னர், 1061, 814; நின்றன்னர் for நின்ற அன்ஞர் (see அற்று), 'they who are as,' 898, 969. அன்னர், 1076, 1323. அன்னை 'he is as,' 624. அண்ணன் 'she is as,' 1124. அன்னது 'that which is as,' 565, 1082 [comp. அன்ன (1) for அன் அற்று . னது, or rel. part. in agreement with ஒப்பாரி, 1071, 296, 889, 308, 363, 527, 109; Овпат ம**ன்ன** (கொன்று, comp. அறறு), 1142, 1143, 1260, 655, 1305, 1119, 1137. (2) things that are so,' 279, 1122, 1294, Nâl. 101, 104.

அன். 1. As 'சாரியை''or inserted par'icle; கற்றது + அன் + ஆல், 2.
2. As 'விகுதி' or termination forming a mase. noun sing.
அறிவு + அன் = அறிவன், 2.

அன 'such.' See அ. [Comp. இண and எண ; and அன், which has nearly the same force. These forms all belong to the குறிப்புவிண, Intro. p. xxii. 10. They govern a gen. oblique case, மாத்திணயர், விலங்கோ டணேயர். அணேயது 'it is (such) as,' 595 [comp. அற்ற]. அனேத்தும், 'all over,' 1320. அணத்து 'it is thus (much),' 34, 387, 394, 828, 1208. அணத்தி லர் 'are not of this much, of equal value, 409. (1) pred. அனேயர் 'they are (such) as,' 595, Nal. 104; (2) rel. part., 622; (3) noun, 965, 964, 410, 406, 310, 576 [comp. அன்னர்], 1073, 650, 704. அணேயார் 'those who are as -,' 965. அணேவரையும் 'all sorts of persons. 584. அணத்தாலும், 'thus much even,' 416. கண்ட இனயர் 'as those whom (one) has seen.' (கண்டு for கண்ட; comp. நின்றன்னுர் and அற்று.) அணேத்திற்கே 'to such an extent,' 1129. தொட்டணத்து, கற்றனேத்து 'in proportion as,' 396.

அன்பு 'affection,' 513. அன்பு டைமை, Ch. vIII., 862, 911, 992, 1009, 45, 71-80, 681, 682, 285, 807, 1276, 757. [Comp. அருள், காமம், நட்பு, கேண்மை, ஆர் வம்.]

அன்று (see அ), 'that day, tomorrow,' 36; with ஏ. 108; 'that very day,' 113. [Comp. இன்று, என்று.]

அன்னம் [S. hañça], 'swan,' 1120. அன்னே 'mother': தார், 1147.

A it is like, it is such

[Comp. எற்று. See அன், அன்ன நு, அன் + க= அற்றா.] 1. It is added to past adv. part. where we should expect rel. § 10.) (Intro. xxiv. part. கவர்ந்தறது 'it is like grasping at,' 22, 100, 78, 401, 402, 208, 274, 338, 215, 216, 1007, 1008, 452, 1058, 931, 678, 758, 1302, 1303, 1304, 838, 913, 1020, 1107, 1110, 890, 332, 1192, 1121, 1145, 1146, 307, 1148, 718, 894. 2. It is added to nouns (inf. base), மாத்தற்று, 217, 332. 3. It is added to nouns, simply, 1306, 261; almost redundant, 720, 407, 415, 1288. அள்ளிக் கொள்வற்றே, 1187 (கொள்வு= கொன்வது). 4. Corr. to எற்று 'such as is . . . so is.' அற்ருக 'so,' 365.

# Ŋ

ஆ is a demonstrative, a stronger form of அ. See ஆங்கு, ஆண்டு. ஆ. 1. 'Ox, cow,' 560, 1066, Nâl. 101, 115, 118. 2. See under

ஆகுலம் (=ஆரவாரம்) [S. âkula], 'confusion, turbulence,' 34.

**ஆ, ஆகு (§ 58, 136-140), ஆக்கு** (§ 64). As (root used in வி. தொ.), 371, 478. ஆ, ஆக= 'when,' 1312, 1315, 1317; = 'as,' 850, 841, 874, 1103, 104, 117, 122, 433, 434, 424, 443, 444, 445, 507, 751, 1263, 1147; = 'while, is,' 82, 278, 1127, 1128; = 'to be,' 666, 92; adverbial, 119, 357, 1043. ஆகல், 372; =ஆ in 371, 'favouring fate.' 34, 95, 285, 219, 374, 419, 714, 801, 998, 600, 1291 [as optative mood we must suppose ellipsis of வேண்டும். ஆகுதல், 683, 823. ஆம், ஆகி, form. adv., 543, 479, 15, 17, 586, 587, 998, 51, 217, 868, 133, 461, 446, 529, 744, 745, 764, 910, 1218, 1227, 1228, 630, 476. ஆம், ஆகும், 375, 368, 590, 1002, 379, 993, 897, 868, 978, 146, 573, 138, 175, 858 889, 397, 436, 449, 939, 556, 685, 763, 1298, 1270, 942, 1079, 93, 94, 125, 205, 134, 144, 860, 113, 228, 456, 459, 492, 787, 788, 1049, 514, 320, 433, 344, 452. ஆகுதிர் 'you are,' 1319. ஆத்தி 'thou didst become,' 1112. தும் 'we shall prosper,'=ஆ வோம்,653. ஆகிய,283,270,329, 750, 817. ஆயிடை 'therefore,' 1179. ஆய, 2, 12. ஆயது 'what has become,' 12. ஆயார் 'those who have been,' 106. ' those who are,' 1016. ஆമ ക 'what will accrue,' 283, 427, 461; ஆகுவது, 315. ஆவர் 'they will be, become,' 1165, 1189, ஆலார் 'those 1218, 1207. (that) will become, 1074, 1299. ஆயின் 'if (it become),' 44, 45, 52, 49, 209, 868, 1156, 1306, 566, 1018, 1119, 1216. ஆனல் ʻif (be),' 53. ஆயினும், ஆனும் 'although, whatsoever,' 355, 478, 656, 889, 900, 599, 52, 127, 144, 458, 961, 128, 397, 317, 416, 1321, 1325, 1065, 404, 409, 414, Neg. forms:—ஆகாதது, 705. 1201; ஆகாதாகி, 128; ஆகாது, 619; ஆகாவாம், 376; ஆகா, 421, 456. With உண்டு, இல் and அல்:— உளராகார், 895; இலராக, 1242; உண்டோயி<u>ன</u>ும், 1005; உண்டாக, 54, 988; உள் ளதாம், 889; உண்டாம், 110, 896, 1059; உள்ளவாக, 100; உள்ளதாகும், 454; உண்டொயின், 128; இல்லாகி, 479; அல்லா வார், 593; இல்லாகியார்; இல வாம், 91; இல்லாகும், 368, 94; இல்லாயின், 49, 52, 769, 1058; ஆகாதவில்லே, 'nothing which may not come about,' ஆக்கி ' having caused to become,' ஆக்கல் 'a causing 678, 1026. ஆக்கும், 616. to prospor,' 264. ஆக்கம் (opp. to கேடு), 'increase, wealth, prosperity, 31, 32, 112, 113, 122, 135, 163, 169, 177, 183,

283, 328, 457, 463, 492, 522, 526, 562, 593, 594, 642, 651, 657, 692, 755, 858, 859, 902.

ஆங்கு [comp. இங்கே, அங்கே, ுங்கே, and ஆ, பாங்கு]. 1. 'So,' 252, 740, 'as above'; ஆங்கு 'with such persons,' 474, 534, 279, 803. 2, 'As,' 532, 666, 1189; பட்டாங்கு 'as it suffers, **247**, **2**65, **2**79, 561, 908; தாங்கு, 561; ஆங்கணவரையும் and all such persons,' 584; 'closing and summing-up,' 'as is fit,' 50. 3. மற்றுங்கே 'again,' 15, 16. 4. ஆங்கே 'as it is, at once,' 179, 171, 289, 333. 487, 566, 788, 1307, 928, 1215; 'when,' 676, 1325.

ஆசு = மாசு 'stain,' 503.

ஆசாரம் [S. âchâra], 1075; ' propriety of conduct, rule of life:' ஒழுக்கம்.

ஆசை [S. âçâ], 'desire,' 266.

ஆடு (§ 62), 'move, play' [comp. ஆன்]. ஆடியற்றே 'like playing'; see அற்று. சொல்லாட
'use words,' 405, 1070. சொல்
லாடார் 'they speak not, interchange no words,' 818. ஆட
வர் = மக்கள் 'men,' 1003 [comp.
ஆன், ஆண்]. ஆடல் = ஆளுதல்
'employment'; Ch. டா. தெரிந்
துவினையாடல். நட்பாடல்
'the exercise of friendship,' 187.
ஒற்றுடல் 'the use of detectives.'
கீராடி 'swimming,' 278.

அட்டு (§ 62). பாராட்டும், 994, 521 (see பார்). பாராட்டுவான், 196. (வி.தொ.) கூத்தாட்டவை 'the assembly of dancers.'

ஆட்சி. See ஆள்.

ஆணி 'a nail' [S. âní], 667,

ஆண்டு (see ஆ), 'there,' 363, 1098. [Comp. யாண்டு, ஈண்டு.]

ஆண்கைம். See ஆள். ஆதி [S.]. ஆதிபகவன் I. ஆதி யாய் 'source,' 543.

Aconto 'tortoise,' 126.

ஆறு. I. 'Six,' 381. (§ 172.) அறு. அறதொழிலோர் 'the men of six works,' 560, Nâl. 1. II. ஆற (§ 62), 'grow cool, heal up.' ஆறும், 129. ஆரு

தே, 129.

III. (See அற, cut.) ஆறு 'a way,' 37, 43, 161, 219, 465, 478, 787, 849, 1321, 397, 932, 943, 662, Nâl 97. ஆற்றின் 'in the (right) way,' 468, 975, 130, 46, 123, 176, 48, 716, 725, 477, Nâl 103; with தல், 41, 222, 242, 324. ஆற=படி, 1140. In comp. see அழுக்காறு, 164; ஒழுக்காறு, 164; ஒழுக்காறு, 161; கையாறு, 627; ஆற்றறுக்கும் 'forsake,' 814,793;

ஆற்ருன், 367.

IV. ஆற்று (§ 62). (1) 'do,' 'be strong'; (2) 'endure, undergo, bear.' [Comp. காப்பாற்று (see காப்பு)]. ஆற்றல், 469, 287, 891, 985, 225, 765, 25, 269, 768. ஆற்ரு, 469, 1174, 1175. ஆற்ரு *#* (ф*#*, 555, 1032. ஆற்குர், 493, 998, 286, 908. ஆற்றேன், 1162. ஆற்றி, 493, 515, 568, 669, 212, 1160, 1276, 748. ஆற்றின், 525, 46, 126, 234, 297, 38. பவர் 'those who wage offensive war,' 741, 893, 1165. n.) ஆற்றுவார் ' the men of active energy, 1027, 891, 894, 985, 975 130, 225. ஆற்முதான், 1007, 894. (p. and f.v.) ஆற்றும், 67, 70, 189, 211, 1159, 579, 835. ஆற்றுடை, Ch. cxvi. பிரிவாற் ருமை. ஆற்ற (=மிக), 64, 367, 732, 1209.

ஆன் (§ 56, III.), 'govern, act, employ.' [Comp. ஆடு.] ஆள் 'க person; servant, slave,' 1030, 746. வேலாள், 500, Nâl. 122. ஆண்ட வள், 'a lady,' 1279. ஆள் விரை, Ch. LXII.; = 'முயற்சி,' 618, 632, 1022. ஆள்க 'manage!' 589, 242; 'exercise,' 'rege, i.e. tibi associa,' B. ஆள்பவர், 1017, 383, 791. ஆள்வார், 447, 244, 245; in comp. 'வரிலயாளர், 1230; மறுமையிலாளன், 904;

அறிவாளன், 215; பண்புடையா னார்,783. ஆளப்படும் 'will be employed,' 511. ஆளும் 'will **ளர்,** 783. exercise,' 251, 1252. ஆண்டை, 663, 907. தாளாண்டை, 613, 614; நல்லாண்டை, 1026, 1133, இல்லாண்டை, 1026. 1134; வேளாண்டை, 613, 81, 212; புல்லறிவாண்கைம், 287, 331, Ch. LXXXV. வாளாண்டை, 614; ஒப்புரவாண்மை, 480. யாண்டை, 609; பேராண்டை, 773, 148, 962. மடியாண்டை, 609; ஊ. ராண் டை, 773; விண யாண்டை, 904. சான் *ருண்* மை, Ch. xcix., 981, 989, 990. ஆட்சி, 252, comp. பொருளாட் சி, அருளாட்சி.

ஆயம் [S. டிya], 'gain.' ஆதாயம்,

ஆயன் 'a herdsman,' 1228.

ஆயிரம் 'a thousand' [S. sahasra], 259.

ஆர (see அரு ; the idea seems to be 'excellence, fulness'). வம், 74, ' = ஆசை, or the quality 7I, ' = அன்புடையவர்.' உர் அமையார்? அடையார்தோள் 'shoulder like a bambû,' 906. ஆர் (§ 57), ஆரா 'insatiable, ஆσ 'to be satisfied, filled,' 837. அகடாரார் 'they fill not their bellies,' 936. தோட்டார்கதப்பு, 1105. கண்ணுரக்கண்ட∟Ωன், 3; (§ 64,, 'bind.' 1265. ஆர்க்குங்கையிறு, 482; Nâl. 122, 'bind; hum.' யா ‱ யோர்த் ≢ுற்று, 678.

49ல. 1. 993. (அசை) 'redundant,' 216, 217, 397, 894, 875, 1155, 758, 838, 1145, 1148, 923, 840, 1152, 1180, 1184, 1192; with அன்ற, அற்ற, ஆம், 1038, 966. 2. Sign of third case, 2. 3. For ஆலைல், 704 (so B. in 397, 'if it be so').

ஆழ் 'deep.' ஆழி (= கடல்), 8 (fig.). (= கரை), 989 (fig.). ஆழ் (§ 57). காலாழ்களர் 'mire in which the foot sinks,' 500. ஆமுமனறு 'the hell in which they sink down,' 919.

ஆன் for அவன், 3. ஏகிணைன்≕ ஏகினைவல்.

ஆன்ற [= 'அகன்ற' (see அடல்), or from சான்ற (see சால்) as அவை from சன்ற! (see சால்) as அவை from சபை], 'full, perfect, complete,' 416 (பெருமை), 681, 922 (குடி), 694 (பெரியார்), 1022 (அறிவு). ஆன்றமைந்த, 635 (சொல்), 909 (பொருள்), 862 (துணி), 148 (ஒழுக்கு), Nâl. 106. ஆன்ருர் 'the gods, the perfect ones, those of good fulfilled,' 413.

ஆய் (§ 57), 'examine.' Oftener written ஆராய் (with ஆர் 'fully'). நட்பாராய்கல், Ch. LXXX. ஆராய் வது 'explore, search out,' 584. ஆராய்ந்து, 586, 711. ஆராய்ந்த சொல்வண்மை, 682; கல்வி, 684. ஆராய் மற்று, 682. தப்பாய்ந்து, 682. இய்ந்தாட்டு இய்ந்தாட்டு இருத்தாய் நாற்று, 792. தப்பாய்ந்து கொள்ளல், 792. ஆய்ந்தவர், 662. 'Exquisite, recherché,' ஆய் தொடியார், 911. ஆய்ம்யில், 1081. ஆயிழை, 1124. ஆயும், 914, 918. (அறிவினைவர்), 198.

## **a**

இ demonstrative. [Comp. அ, எ, இவன், இங்கே, இன், இண்.] Before nouns, 247, 382. 383, 392, 336, 98, 513, 571, 578, 738, 662, 743, 952, 992, 1042, 1085, 1129, 1130, 1142, 1162, 1227, 1247, 1220, 1315, 1319, 1169. இஃ சேர 'Lo!' 1161.

இக (§ 66), 'pass beyond the bounds of.' [Comp. இற; S. i.] இகந்துறைவர் 'he dwells apart, cfar,' 1130. இகந்த 'unrestra nable,' 567; (with கை) 'immoderate,' 113. இகவாமை 'not transgressing,' 779. இகவா 'do not pass away from,' 146, 869.

இகல் 'hostility.' [From இக B. animi aversio. மாறுபாடு.] (Nig. இகல்பகைவலிபோர்வவி மையுத்தம்.] Ch. LXXXVI. 851– 8'0, 647, 481, 'பகைவர்.' இகல் வேற்கர் 'warlike kings,' 691.

இகழ் (§ 57), 'despise, scorn.' [Opp. புகம் and மகிம். Comp. with என்.] இகழ்க்கார், 538. இகழார்,698. இகழ்க்கி,539,995, 'scorn' [comp. வகை]. இகழ்க் கூர், 1057. இகழாமை 'the absence of a scornful spirit,' 891. 953. இகழ்வார், 966, 59, 151, 237, Nâl. 117.

இசை = புகம். [Opp. to வசை. Comp. இயை.;, 231, 238, 239, 240; 'praise,' 777; 'renown,' 1003; 'word, speech,' 1199. As verb, Nâl. 111; 'suit, fit,' 152.

**இடம்,** இடன் (இடை). **1.** 'Place,' 1064, 1123; 'room,' 422, Nal. 116. 2. 'Fitting place,' 484, 491, 493, 494, 497, 498, 675, 687; with சிர், 821. இடனறிதல் 'knowledge of the right place, Ch. I.. 3. 'Ease, prosperity.' @www.jo பருவத்தம், 'when in straightened circumstances,' 218, 1064. இடத்தது ' what possesses space,' 744. இடத்த 'things that take the place of,' 292. 经一类量 inflex. base used adv., 'when' or 'where'; 'in the nick of time,' 746; with பெ. எச். 879, 968, 1124, 302, 490, 1285, 736; with வி. தொ. 301, 302; with num. ஓரிடத்து, 1153; sign of 7th case, 806, 883, 597, 762.

இடர் 'affliction.' [Comp. இடும் பை, இடுக்கண். √ இடி. S. dur.] இடர்ப்பாடு, 624 (பாடு).

②19 (§ 64), 'thunder, reprove with earnestness,' 447, 448, 784, 795. n. 'a forcible word,' 607.

இடு (§ 68), 'give.' [Comp. S. dd. கொடு, தரு, ஈ.] இடு 'give!' 552. டுடல், 85. இட்டன்ன 'as though (it) were thrown into,' 1260. இடினும் [aux. strengthening meaning], 931 (§ 263). இடா, 801. இட, 1030.

இடுக்கண் [see கண். Comp. இட்ட, இடர், இடும்பை. S. dukh; syn. அன்பம், இன்ஞ டை], 'narrowness, straitened circumstances, affliction,' Ch. LXIII. இடுக்கணடுபாமை 'not despairing in adversity,' 621, 624, 625, 654, 788, 1030.

இடும்பை 'pain, evil,' 138, 508, 622, 623, 627, 628, 1045, 1056, 1060, 1063, 1295. It is used for இடுக்கண். இடும்பை is rather an effect of இடுக்கண்.

Nâl. 107.

- இடை (seems another form of @Lin), 'position, middle,' 663, 1. இடைமுள்த, 899, 'fall from high estate,' plained by 473, இடைக்கண்முரி. 2. இடையறு 'fail,' 369. இடையூ று 'hindrance' (உறு), 676. [Râm. I. xxiii. 5. ...இடை இங்கு ளத*டையுறெ*ன நடவான் . · 'He stopped, saying there is here in the way a *hindrance* (a bad omen).' j 🧸 இடைதெரி ' discern the fitting place and time, 712. 4. Sign of 7th case (§ 251), 37, 338, 1122, 2239. ஆயிடை 'because' = ஆகியவிடத்தில், 1179.
- இட்டு 'smallness,' 478. இட்டிது 'small, narrow.'
- இ*ணா* 'a cluster,' 308, 360.
- இ*ணே* 'a pair.'
- இந்தி சன் [S.] 'Indra,' 25.
- இடை (§ 64), 'wink, close the eyes,' 1129, 775, 1126. இடையார் (§ 121), 'the heavenly ones, who do not close their eyes,' 906; Nâl. 146, 'twinkle, glisten,' 361. [குருடிணி யிடைக்கு நீள்கூலம் 'The long shore where the bright pearls twinkle.' இக அவிளக்கு நின்றுடைப்பின் 'Though jewels sparkle like lamps standing there.']
- இம்மை. See இ and மை.
- இயக்கம் ' motion,' 1020. (√ இய.)

இயல் (n.). 1. 'Nature.' 'One whose nature is -,' 1098; 'natural course,' 572. பெண்ணி யலார் ' women,' 1311. பிறனி யலாள் 'she who belongs to another,' 147. அறனியலான் one who has made virtue his very own, 147. 2. (56, III.), 'proceed, be, come about in a natural way.' இயல்பால (a). Opr.), 'things which will become one's own,' 342. ps 'that which has proceeded naturally, 35. இயல்வத what naturally is so, 731. இயன்றன they naturall are, இயற்று (v. caus. § 62), 'make or bring about ' (§ 161). இயற்றி யான் 'the Creator,' 1062. யற்றியார் 'those who have made, acquired,' 760. quisition.' இயற்றவ் ' ac-இயல்பு (strengthened form of இயல்), 'nature, 41, 47, 161, 333, 344, 382, 452, 545, 628, 903, 951, 1006. இயற்கை 'natural course,' 370, 3. 'A section.' 374, 637.

இயை [Comp. S. yī] (§ 57), combine, 'join, harmonize.' [Comp. இசை, எய்து.] இயைந்து 'having been joined with, possessed of,' 576. இயைந்த composed of,' 576; 'joined (with),' 73, 489, 1323. இயையின் 'if (it) attach itself,' 522. இயையின் 'if (it) attach itself,' 522. இயையின் 'if (it) attach itself,' 522.

இர் (§ 66), 'beg, excite, compassion.' [Used with கர.] இரந்து 'having begged,' 780, 1059, 1063. இரந்தும் 'though they beg,' 1062. இரவார் 'they beg not,' 1035. இரப்பார் 'suppliants,' 1035, 1058, 232, 1060, 1067. இரப்பவர், 1055, 1070, Nâl. 307. (யா)னிரப்ப 'that I may ask,' 1212, 1329. இரக்கப் படுதல் 'the being asked from,' 224. இரந்தவர், 224. இரத்தல் 'begging,' 229, 1052, 1054. இரக்க! 'beg thou,' 1051. இரக்

தக்கார் 'people from whom it is meet to ask,' 1051. இரந்தவை 'what he has asked,' 1052 இரப்பு = இரவு, 1053. இரவா மை 'refraining from mendicancy,' 1061. இரப்பி ஹம் 'though you beg,' 1066. இரப் பின் 'if you beg,' 1067. வன்மின் 'beg not,' 1067. இர ரப்பன்=(இரப்பேன்) 'I pray,' 1067. இர-வு(§ 190, a), 'begging,' 552. Ch. cvi., 'mendicancy, 1064, 1066, 1069, 1280. இரவச் #10, Ch. cvII., 'the dread of mendicancy,' Nâl. 301. க்கு (§ 62), 'feel sorrow, compassion.' இரங்கில் மே' 'will be sorry for,' 535. இரங்குவ' 'which (you) will be sorry for,' இரங்கல், Ch. exxiii. 'heaviness at eventide.' أأساليا மெலிந்திரங்கல், Ch. CXVII. 'wasting and weeping.'

**இரு. 1.** adj. form of இரண்டு (§ 172.) 5, 374, 737, 'two.' 620 1091, 1196. இரண்டு 'two,' 19, 392, 393, 402, 581, 875, 760, 662, 992, 1022, 1247. இருமை 'both states or worlds—this and the next,' 23. இருவர் 'two persons,' 1108. Another form of இரு is *சுர்*, not found in Kurral. 2. adj. 'great, strong,' 990, 999 (in reference to earth). 3. (v.) 'be, remain, sit.' (§ 60.) [S. as, in meaning.] It occurs as auxiliary (§ 79), as well as in its primary meaning. இருட்க, இருப்ப, 67, 100. 🖫 ருக் 403. கை, 780. இராஅ=இருந்கு, 1301. இருந்த, 81, 530, 1160, 1243, 1296, 1320, 867; with @. a sign of 5th case, 1107. இருந் தது, 'it was,' 1296. இருந்தான், 638. இருந்தேம், 1312. இருந்த, 340. இருந்தம் 'though (they) are,' 973. இருப்பர் 'they will be,' 485, 804. இருப்பான், 86, 1040. இருப்பின், 1039. இரீஇ =இருத்தி, from இருத்து (§ 62, causal. § 161), ' place, put, cause to be.'

இருள் 'darkness.' [√இர்+a pluralising particle, the Telugu lu. Comp. பொருள், அருள், and many others.] 5, 121, 243, 352, 675, 753, 999, 1186. இருட்டு, adj. 'dark,' 913. இரும்பு 'irou,' Nâl. 122.

2 σπ [from S. râtri], 'night,' 1168, 1169, 1329.

இசை 'food, fodder,' 946. பேரி சையான் 'a glutton.'

இலக்கம் 'target, mark,' 627. [S. laksha.]

இலங்கு (§ 64), 'shine.' [S. laksh.] இலங்கு நூல் (வி. தொ.) 'resplendent science,' 410. இலங்கிழாய்!'thou with glistening jewels!'1262. [See இழை.]

இல். I. 'In,' sign of 7th case, or local ablative, 1322, 1327, 1328. II. (n.) 'a house ; housewife ;' (in comp.), 'family or clau'; as ஆகுபெயர் for இல்லறம் (in 1.= மணே some compounds). 'house,' 84 (7th case), Nâl. 383. இல்லம்=இல், Nâl. 361. டில் 'cook-house,' Nâl. 363. 2. Meton. = மனேவி 'housewife,' 59, 144, Nal. 83. 3. Derivatives. இல்-லவள், 53 (bis). இல்லவாள், 52, 903, 905, 906, 1039, Nâl. 1, 86, 383. 1=10 ணேயாள், பொருளாள், 4. Compounds :— இல்- മെறம் ' virtue in domestic life.' This is the title of the first portion of the குறன், Ch. v.–xxɪv. 🏻 இல்-லாண் டை 'family management,' 1026 இல்-லிறப்பான் [see ஆன்]. (=இல்லாளிடத்தோ வரம்புக டந்த செல்துவோன்) 'he who by transgression draws near to (his neighbour's) wife,' 145, 146 (§ 88=இறப்பவ*ன்*). இல்பிறந் தார், 951 [=குடி, 952; குலம் 'those born of noble family, the scions of a noble house, 1044. இல்-வாழ்க்கை 'the life of domestic virtue,'

Ch. v. 45-49. இல்-வாழ்வான்(=

இல்லேறத் தோக்கொடி வாழ்பவனே)

'the man who lives a life of domestic virtue,' 41, 42, 147. இல்-வாழ்வ தெல்லாம் ் The 'whole of domestic life,' 81. பறனில்-விழையாமை, Ch. xv. 'The not desiring another's wife.'

III. 'Not.' This root, sig. 'in,' curiously expresses nonexistence (§ 44. Comp. அல்). Seems to govern an accusative in some places; but perhaps it is a emphatic changed to ഇ, 448.] 1. இல். The root is used for '(it, they, there) is (are) not,'=இல்ಒ, 44, 233, 52, 276, 909, 910, 583, 1063, 1065, 57,, 621, 839, 363, 170, 1243, 222, 141, 142, 287, 285, 462, 538, 850, 460, 244, 934, 770, 302, 1005, 1001. Forms a neg. யாங் கண்டதில் 'we have not seen,' 1071, 1066, 446. **2.** ලිබ්ෂා is probably a corruption, இல்+ஏ emphatic, 303, 170, 570, 456, 460, 478, 534, 533, 230, 231, 33<sup>6</sup>, 243, 245, 252, 945, **32**, 537, 751, 59, 247, 135, 791, 162, 842, 976, 87, 110, 710, 1028, 1036, 449, 951, 300, 296, 122, 1123, 1131, 1321. அறிவ இல்லே 'we know not,' 61. **3**. இவ் is used by விணேந்தொகை [Intro. p. xvii. § 4, *b.* j for இல்லாத, 770, 'when (or where) it is not,' g, 400, 912, 1068, 853, 174, 194, 196**.** 4. As conjugated appellative. (1) இலன் (1st pers. sing.), ' I am destitute, 223 [வறியேன், நான் தாரித்திரன்!. 205; (2) இலம் (1st pers. plur.), 'we are destitute,' 174, 1040 (வறியேம், நாந் தரித்திரர்]; (3) 3rd pers. m. f. n. sing. plur. இல்லான், இலான், 135, 847, 4, 617, 625, 842, 1000, 407. இலன், 34, 205, 341, 566, 628, 629, 862-8, 193. இலாள் 'she who is without —,' 56, 1194, 499, 506, 1325, 250, 906, 1129, 1130. இலர், 577, **365,** 114, 1242, 954, 430, 1072, 778, opposed to உடையர். 499;

இலார், 170, 449, 430, 80, 800, 811, 812, 236, 72, 1055, 843, 449, 427, 572, generally with a noun; sometimes absolutely= destitute; sometimes as a predi-இல்லார், 431, 591, 378, 600, 1050, 1056, 1005, 750, 752, 730, 368, 247, 395, 1020. லோர், 59. இலவர், இல்லவர் 577, 79, 917. இலது, இல்லது 'that which is not, or without'; sometimes = இல்லே, 750, 53, 77, 119, 586, 587, 750, 425, 735, 871. இனறு [Comp. இன்று], 354, 740, 966, 1252, 875, 83, 340, 955, இன்றேல் ' if — is 004, 1000. wanting,' 575, 1014, 1144, 996, 'things without profit,' 191-197, 640, 4, 9, 39, 1100. நயமில் 'things not right,' 998, 956, 91. (4) Compounded :—இல்லாயின் 'if (it) is not,' 52, 1058, 49, 1306,769. இலாளன் (see ஆள்). இல்லல்ல 'are not things which have no real existence,' 115. இல்லாகி having come nought,' 479. இல்லெனி*னு*ம் 'though it were non-existent,' 222, 768. இல்லாகியார் 'those who came to nought,' 935. இல் லாகும் 'it will not exist,' 368. இலானும் 'though there be none,' 448. செய்தவிலர் 'are men who (will) not do,' 954 (=செர்யார்). *கா ந*லவரிலர் (for அவர் காதலிலர்), 1242. கற்றிலன் = கல்லா தவன், 414. **5.** With double neg. : இல்லாது, இல்லாதியங்கு as it exists not to -, 247. இ(ல்)வாத, 198, 448, 'who suffer lack of' (with 2nd case), 412, 573, 574, 740, 945, 161, 1030. இ(ஸ்)வா, 239, 853, 200, 869, 1.053, 1.059, 594, 919, 610, 731, 1064, 78, 1308. இ(ல்)வாதான், 7, 523, 614, 1006. இல்லாதாள் 'she who is without ---,' 402. இ**ல்**லா சுவர், இலாதவர், 997, 354, 890, 598, 640. இளரதார், 140. 6. இன்றி as though from இன்று, இன்

றினேன் (§ 64). Comp. அன்றி], 'without,' 523, 1253, 112, 166, 754, 1069, 789, 1042, 401, 529. இன்று [ ஹீனை பெச்சம், as 947. from இன்றேன்] = இல்லாமல் 'without,' 20, 184, 764. இனறி யடையா 'which without (it) (otherwise) is  $\mathbf{not}$ 961; 'essentially necessary,' 682. 7. இன்மை [இல்+மை. Comp. அனமை]. (1) In comp. with a noun =  $-l\epsilon ssness$ , 577, 841, 119, 903, 616, 618, 557, 344, 979, 851, 320, 364, 513, 958, 371, 1209, 1276, 738, 833, 1019. மடியின்மை, Ch. Lxi. activity. (2) Absolutely, 'destitution,' 841, 1041, 1042, 1044, 616, 558, 1063, 988, 89 (opp. to உடை ഫെ), 153, 503; B. 'egestas.'

இவ-க்காண் 'lo, here!' 1185. [Comp. உவ, இ.]

இவர்களு 'rise, climb.' [இவர் (§ 57) with தரு, q.v.] இவர் தந்து = இவர்ந்து 'having climbed.'

இவது (§ 64). 'covet, lust after.' இவறல், 432. இவறியான் (§ 87), 437, 935. இவறும் (§ 74), 1002. இவறி, 1003. இவறன்மை 'covetousness.' [இ வறல்+மை, § 74.]

இழ (§ 66), 'lose,' opp. பெறு. ற்ழந்தவன், 788 (\$ ^ ). மக்குஞ்சூதர், 932, 228, **@** இழந்தொ**றா**உம், 940. (§ 74).v. தொறும்]. இழந்து, 11.4. இழுவுர் 'destiny entailing loss, 372. இழந்தேம், 593. இழப் இழக்கும் (=இ பர், 494, 921. இழப்பினும், ழப்பான்), 554. 659, 812. இழத்தும் 'we shall lose,' 1250. | Old form = இழப் போம்.]

இழி (§ 57), 'slip, fall down, become vile.' இழிந்த, 964, 133; B. 'rilis.' இழிவு 'diminution,' 946.

இழு-க்கு (§ 62), 'slip.' [Comp. இழி.] இழுக்கல் 'slipperiness,' 415. இழுக்கார், 952. இழுக் கியான், 535. இழுக்காமை, 536. இழுக்கு 'a slip,' 893, 127, 164, 467, 716, 911. இழுக்கா(த), 35, 48, 384. இழுக்கம் 'ignominy,' 133, 808, 137, 136.

இரை (§ 64), 'determine, do carefully.' இழை*ந்துணர்* ந்து 'with careful investigation,' 417. இறைத்திருந்தேண்ணி, 530. இ பையத்ததிகவாமை 'what was resolved on,' 779, Nâl. 6. டைதைத்தநாள் எல்லே இகவா 'the days allotted to man pass not their bounds.' Comment. தமக் **குவரைந்த.** இழைத்ததிகவாமை not transgressing their fixed resolve.' Comment. சொல்லியசப **தம்.** அமரர்களுக்கி டரிழைக்கு மக்கர் 'the Asuras who caused affliction to the immortals,' Râm. I. vi. 64.] n. 'a jewel'; by meton. 'a lady,' Nal. 361. இழாய! (voc. case), 1262. இழை, 1102, 1110, 1114, 1124, 1329, with different epithet in அணி, ஆட், சே, ஒளி, each: மாண் இலங்கு. இழையார் 'those adorned with jewels,' 919. (§ 57), 'grow soft.' [Comp. இ**ள.**] இழைந்து, 1177.

இளி 'disgrace.' [Comp. இடி] opp. ஒளி.] இளி, 971, 970. இளிவந்த, 654, (வரு) 1044, 1066. இளித்தக்க 'disgraceful,' 1288. இளிவு, 1298, 988, 404.

இன் 'young.' [Comp. இதை, இன.] இன்யர், 698. இன்த, 879. இன்மை, Nâl. (இன்மை) 11, 17, 102. இன்யம் (§ 184; Intro. xxiii.), 'we are young,' Nâl. 19.

இற (§ 66), 'pass away.' [Comp. இக.] இறந்து, 586. ('=புகுந்து') 'having passed over.' '=ஒழிந்து', 971. '=கடந்து,' 283, 476, 531, 1138, 432, 1254. '= மிகுந்த' 'beyond bounds,' 900. இறவர தின்ற 'slipping off,' 1157. இறப்பு 'excess,' 977; 'injury,' 152, Nâl. 99, 38. செய்திறந்த, 1275. இறந்தார் 'those who have passed away,' 22, 42

இறந்தார் 'transgressors,' 159; 310, both meanings. இல்லி றப்பான் 'he who invades the sanc'ity of his neighbour's house,' 145, 146; B. 'Exorbitare, limites praeterire.'

இது (§ 68), 'break (int.),' 475. இறுவரை 'the time of ruin,' 488. இறுதி, 'முடிவு,' 476, 690.

இறல், 'அழிவு,' 180. [இறு.] இறன்முறையான் 'allied to ruin, ruinous,' 885.

இறைஞ்ச (§ 62), 'கூனி.' இ றைஞ்சிஞன் 'she hung down her head.'

இ 50 p (§ 64), 'irrigate, draw water,' 1161.

இறை. 1. 'அரசன்,' 432, 436, 547, 564, 778. 2. 'தீத்,' 541. 3. 'A joint,' 1157. 4. 'Revenue,' 733. 5. 'வருக்கம்,' 847. 6. 'A god,' 388. இறைவன், 5, 10, 690, 733. இறைமாட்சி, Ch. xxxix.

இன். 1. Sign of case and சா ரியை or euphonic insertion. 2. In comp. and deriv. from இல் as இன்மை. 3, 'Pleasant, sweet, 91-99, 224, 327, 387, 525, 911, 953. Chiefly in comp. with சொல் and உயிர். Used as விணக்குறிப்பு (§ 184), Nâl. 146. இனிது 'it is sweet,' 93, 64, 66, 68, 181 230, 648, 772, 839, 865, 866, 811, 1103, 1108, 1145, 1176, 1196, 1201, 1202, 1215, 1309, 1326. இனியது 'that which is sweet,' 1065. இனிய, 96, 100, 824, 987, 1199. இனியவைகூ றல் 'kindly speech,' Ch. x. இனியார் 'dear ones,' 1158, Nâl. இன்ன ' unpleasant,' (§ 121), 35, 109, 159, 160, 243, 308, 311, 312, 314, 316, 318, 319, 564, 565, 824, 852, 857, 881, 894, 987, 1288. இன்னுடை 'evil,' 318, 630. இன்னது, 224, 408, 558, 819, 923, 995, 1158, 1196. இன இன் ஞதது, 230, 1041. *ஞ்*த, 100, 313, 860, 881. இன்

பம் 'pleasure,' 39, 65, 98, 156, 228, 173, 352, 369, 501, 615, 628, 629, 630, 669, 738, 754, 854, 869, 946, 1052, 1166, 1330. இன்பு, 75, 94, 399. இனகண், 1152. 4. 'Such.' [See இ and இனே. Comp. அன, இனே talis, tantus.] இன்னம் 'we are such,' 790. இன்னை' 'he is such,' 453.

இனம் 'kindred, affinity, company.' (இன்) Nâl. 171-180, 146, 306, 451-59, 460, 462, 568, 822, 884. சிற்றினஞ்சோமை 'not joining with low persons,' Ch. xlvi. இனன், 793=இனம் 'one who is allied,' 868, 1158. இனக்கன் 'one who is allied,' 446.

இன் [comp. அட், என, ஏன்]. இனையர் 'they are such, tunti,' 790. இனேத்துணேத்த 'it is of this value, measure,' 87.

இன்னும் 'yet, still,' 1250. [இ.]

(294, Nâl. 29.

இன்று 'to-day' [comp. அன்று, என்று], 336, 1048, 1133, 1262, Nâl. 36.

which will give,' 221. ஈயும் 'that will give,' 1061. ஈவார் 'givers,' 232, 1057-59. *ஈ* ഉ 'they will give,' 1035. FF-55. 'let' him 'give,' 477, 1268. ஈயாது 'not giving,' 1002. ஈ க வான் 'one who gives (அல்), 863. ஈகை 'a gift, giving,' Ch. xx111., 221, 382, 953•

சரம். 1. 'Moisture,' 1077, 1058. 2. Hence = அன்பு 'benevolence, love,' 91.

ஈர் (§ 57), 'saw asunder,' 334. [இரு, ஈர் two.]

*ஈர்*. See இரு.

ஈ இ (§ 56, III.), 'yean.' [Comp. ஈ.] ஈன் (வே. தொ.), 757. ஈனும் '(it) will produce,' 31, 74, 180, 754; 'which will produce,' 311, 361. ஈன்ற 'which brought forth,' 69, 1047. ஈன்ற 'having produced,' 97. ஈன்றல், 99. ஈன்பது, 165. ஈன்றுள் 'she who bare, a mother,' 656, 925.

2)\_

சண்டு 'here, in this world or ; birth,' 18, 23, 213, 265, 356, 363, 369. [Comp. ஆண்டு, யாண் ! இ strengthened dem. from இ.]

7

6 strengthened dem. from 2. சண்டு (§ 62), int., ஈட்டு, (§ 160), tr., 'collect, accumulate.' HF ESSI ஈட்டிய, **ФШ, 417.** 1009. ஈட்டல் 'accumulation,' ஈட்டம் 'wealth,' 1003, Nal. 109. ஈ (§ 57), 'give.' [Syn. கொடு, தரு.] ஈதல் 'giving,' 92, 222, 223, 230, 231, 842, 1006, 1054. ஈயப்படும் '(it) should be given.' ஈத்து (for ஈந்து by வலித்தல்), ஈந்தது 'it has 228, 387, 800. ஈவதை 'that given. II42.

உ, a dem. letter. See உம்மை, உப்பக்கம், உவக்காண்.

உகு (§ 56, II.), 'spill, drip away.' உக்க 'spilt,' 720, 1270. உள் கை 'secresy, letting nothing ooze out,' 585.

உ ஞற்று (§ 62), 'use effort.' உஞற்றுபவர் 'those who make strenuous efforts,' 620, 1024; n. 'effort,' 604, 607. உஞற்றி வைர், reverse of the above.

உடலு (§ 56, III.), 'be fierce,' 765. உடற்று (§ 62), 'plague.' உடற் றுபுவர் 'those who are angry or worry about,' 818. உடற் றும் 'will torment,' 13.

உடல் 'body,' 65, 253. (உட, உடன.) உடம்பு (உடல்+பு), 'body' யாக் **60 65**], 80, 330, 338, 340, 345, 627, 943, 1029, 1122, 1132, 1163,

Nâl. 37-40, 102.

**2** L So 'together with, at once.' of 3rd case=90, 90, (§ 259), 309, 589, 632, 890. உடம்பாடு 'agreement' (=உடன்பாடு), [🎍 🚱 ].

26 (§ 64), 'put on clothes.' உடுப்பத 'what one puts on, clothes, 166, 1079. உடை 'garments,' 939, 1012. 50 & 'dress,' 788. உடுக்

break, 1. See 20. உ.. ை ட\_. **2.** (§ 64), [comp. இடி, அடி]; 'be broken,' 473. உடைத்தம்வலி: three interpretations are possible: உடை strengthens six='own'; or as ക്കാലത്രക്കാലതലധ = 'having prevailing power'; or வி. தொ. of 2.60 (§ 57), 'which will be broken' = 'weak, fragile.' These are Graul's, the Com. and Beschi's respectively. Comp. Nal. 368, and render 'their strength of possessions, their resources.'] உடைக்கும் 'which will break, 1077, 1251, 1258, உடைந்தது 'has been 1324. broken, 1088, 1270. 3, 'Possession'; con. with உள்and ஒடு [a விணக்குறிப்பு, § 184]. Its opposite is இல். It simply connects two nouns: 389, 415, 907, 1010, 1034. உடையேன் 'I (am) v possessor of,' 1133. உடை யான், உடையன் 'he who is possessed, 390, 486, 381. 2001 unit abs. for 'possessors of wealth,' 395, 718; with nouns, 593, 594, 513, 519, 112, 622, 219, 502, 684, 165, 167, 526, 866, 577, 910, 970, 1153, 72, 994, 996, 404, 441, 413, 415, 430, 636, 606, 534, 135, 463, 427, 223, 262. உடையர், 591, 1072, 900, 393, 430, 95, 458. உடைய **a**ur, 139, 179, 285, 159, 975; opposed to இல்லோதவர். உடை

யாளர்== உடையார் [comp. ஆள்]. உடையாள், உடையள், 51, 1080. உடையது, 384, 591, 742, 746, 1021, 'that which (one) possesses.' உடைத்து 'it is possessed of' [it is often redundant and sometimes='it is'; always a predicate], 45, 48, 126, 112, 220, 221, 277, 336, 353, 398, 578, 565, 611, 667, 624, 770, 746, 907, 925, 1010, 1018, 1053, 1057, 1082, 1085, 1173, 1152, 1275, 1276, 1280, 1325.

உடைய (it often connects two nouns, and makes a kind of possessive case), 'things possessed of' [opp. to இல்], 41, 2C-), 975, 1299, 1300. யம் 'we possess,' 844. (Intro. xxiii.) உடையேம், 1250. உடைமை 'possession of property'; in comp. it is almost redundant ; opp. இன்மை ; 89, 228, 344, 558, 592, 641, 838. அடக்கமுடைமை, Ch. xIII. அருளுடைமை, Ch. xxv. வுடைமை, Ch. xliii., 68. அன் புடைமை, Ch. viii. 681, 992. ஆர்வமுடைமை, 74. ஆள்விண் யுடைமை, Ch. LXII. உள்ளமு டைமை, 592. மை, Ch. Lx. ஊக்கமுடை ஒழுக்கமுடை மை, Ch. xɪv., ɪзз. ച്ചത്തിച്ചடை மை, 688, 383. *நாணுடை*மை, Ch. cm. 1012, 960. நிறையுடை மை, 154. பண்புடைமை, Ch. c., ygī. பொருளுடைமை, 592. பொழையுடைமை, Ch. XVI., 154.

- உட் (§ 62), 'stand in awe of, reverence, feel modest shame.' உட்கப்படாஅர், 921. உட்கும், 1088, Nâl. 102, 384.
- உணக்கு 'dry'; உணங்கு 'grow dry, languish.' உணக்கின், 1037. உணங்க், 1310.
- 2 com (§ 57), 'feel, understand, perceive, conceive.' [Comp. 2 on.] மெய்யுணர்தல், Čh. உணரும் 'conceive of,' 331, 351. உணர்ந்தவை 'what (you) have

felt,' 316. உணரா, 420, 705, உணாராமை, 589 (உண ாடல்). உணரின், 357. உணர்ந் தும், 417, 834. உடைர்வின், உணர்ந்த, 1277 = உணரந் 420. தன. உணர்ந்து, 417, 516, 712, 359. உணர்க், 805. 1046, உண்ர, **(50.** உணரப்படும். 575, 826, 1096. உணார்வா**ன்.** 702, 703, 708, 709, 716, 257, 334. உணர்வது, 718. உணர்தல் 'reconciliation,' 1109. உணராய், உணர்ச்சி 'perception,' 976, 453, 785. உணர்வு 'feeling,' 354, 420. உணர்த்து (§§ 62, 160), 'cause to understand, explain away misunderstandings.' உணர்த்தங்கா, லர், உணர்த்தாமை, 1304. உணர்த்தினும், 1319.

உண் 'eat' (உள்) [ஊண்], used ய8 = தின், மிசை. உண், 1091, 1172, 1212, 1174, 1113 [with கண். வி. தோ. 'the eye that eats, absorbs the pigment'= 'black'; but comp. 1084]. உண்பார், 926, 251, 946. உண் பவர், 926. உண்ணும், 527, 1084, 1221, 326. 2 2000 having eaten, 580, 1033, 1101, உண்டு உண்டது, 1326, 930. உண் டீர், Nâl. 18. உண்ணறக், 022. ഉത്തിക്, 922, 942. உண் உண்க, 922, ணின், 945, 947. 943, Nâl. 2. கள்ளுண்ணுடை, Ch. xciii., 255, 257, 259. ത്രു , 160. உண்ணு, 930. உண்டூர், 258, 1001, Nâl. 9. உண்டார், 1090, 253, Nâl. 1. உண்டற்று, 1107 (800 அற்று). உண்ல், 229, 1326, 1065. உண் உண்ணை, டல், 82, 1128, 1145. உண்பது, 166, 1079. 'food,' 945, Nal. 1. உண்டு **ഉ**.ഞ പു, 412, 413. ലും അന്ധായ്യ്യാന് 'food' (Intro. xxiii.), 1035, 44, 1012, 227, 939. een LO உணரி. ஊ.ருணி, 215. (§ 62), 'feed.' Nal. 1. (§ 160.) ஊட்டா, 378,

உண்கைம். See உள்.

உதவு (§ 62), 'help.' (பெ. எச.) உதவும், 746. உதவி 'assistance,' 70, 101, 103, 105. உப் பக்கம், 620 (உ), 'on that side, behind. [Comp. அ, இ, எ.] உவக்காண், 1185 (உ), 'there, behold.' (See இவக்காண்).

உப்பு 'salt, flavour, zest,' 802, 1050, 1302, 1328. [Comp. உவரி.]

2. i. 'And, also,' 12, 15.
2. 'Even,' 17, 18, 987, 995, 1069.
3. In summing up, 581, 19.
4. Converts inter. into universal, 20, 991. (§ 126.)
5. In verbal forms='although,' 989.
6. Forms 3rd pers. plur. fut. and fut. rel. part., 17, as σ σ σ σ ω ω, passim.

உயர் (§ 57), 'be high' [உப்]. வானுயர் தோற்றம் (வி. தொ.), 272. உயர்ந்த, 957. உயர்ந்த, 233, 246. உயர்வு 'elevation, dignity,' 135, 595, 596, 743, 963.

உய் (த 57), 'go off, avoid, escape, survive.' உயல், 1212, 40, 437, 1174. உயவர் 'may escape,' 207. உய்யார் 'they canuot escape,' 896, 900. உய்யா 'inevitable,' 313. உய்வு 'escape,' 896, 110, 1174.

உய் (§ 64), 'send off, or away; destroy, preserve.' உய்க்கும், 121, 1134, 943. உய்ப்பது, 422. உய்த்தல், 1287. உய்த்து, 1076, 376, 787, 168, 121, Nål. 101. உயக்கிற் (பின்), 440. உய்யாது, 996.

2.  $49\pi$  'life, breath, soul' [2 $\dot{w}$ = emit], 78, 131, 183, 214, 244, 258, 259, 268, 318, 326, 327, 330, 334, 338, 340, 476, 501, 557, 778, 848, 940, 945, 969, 1017, 1020, 1062, 1070, 1106, 1122, 1124, 1132, 1163, 1213, 1230, 1298; 'a living being,' 30, 31, 122, 231, 260, 261; 361, 322, 392, 851, 972, '012, 1013. 325, 392, 851, 972, '012, 1013. 325, 392, 851, 972, '012, 1013. 325, 392, 851, 972, '012, 1013. 325, 392, 851, 972, '012, 1013.

being that abides,' 68, 244, 268, 318, 457. மன்னுமுயிர், 190, 1168. உயிர்நிலே 'seat of life, body,' 80, 255, 290. வேண்டா வயிரார் 'heroes who make light of their lives,' 777.

உயிர் (§ 64), 'smell, breathe.' உயிர்த்து 'having inhaled, so smelt,' 1101. உயிர்ப்ப 'when it will breathe; at the breath of its nostrils,' 763; 'for the purpose of breathing,' 880.

- 2.5 μ. 2.5 σ 'strength,' 24, 600, 888, 1263. [Comp. S. uru, uras.] 2.5 ωππ 'the brave,' 136, 597.
- 2. 5π (§ 64), 'speak out, declare.' Imp. 1151. Noun, 'a word,' 581, 193. உரைத்தா, 1237. உரைத் கம், 834. உரைக்கும் 'which (he) will utter,' 193, 564. 912, 1156; '(it) will say,' உரைப்பாய், 1200. 743, 1235. உரைப்பான், ர், 189, 232, 681–9. உரைப்பது, ப84. உரைப்பவை, 232. உரையாதார்,650. Can'shall I tell?' 1181. யாமை, 223. உரைக்கவ் 'speaking,' 1076, 1271. காதற்கிறப்பு ரைத்தல், Ch. exiii., 1162. ஹுத்துறவுரைத்தல், Ch. cxiv. **நல**ம்பு**ண** ந் துரை த்தல், Ch. cx11.
- உரி. உரிமை 'fitness,' 518, 578. உரியன் 'one fit for, master of anything,' 72, 149, 518, 1080. உரியான் 'she who belongs to,' 149.
- உரு 'form, type,' 261. [S. rûpa. Comp. எதில், உருபம், உருபு, உருவு, உரு.] உருவு 'form, shape, micn, beauty,' 585, 667, 684, Nâl. 101. உருவம், 273.
- உருகு (§ 62), 'melt,' 1069. உள்ளமுருகும் 'the heart will melt.'
- உருள் (§ :6, III.). உருள்பெருந் தேர் 'the huge rolling chariot' [டை தொ.], 667, 933, 'gain got by the rolling dice.'

- உல (§ 66), or உலரு (§ 57), 'be destroyed, fail, be dried up.' [S. **ए**ன்.] நீருல்ந்தகண் 'an eye that can weep no more,' 1174. (உலர்ந்து). (The spelling is doubtful.)
- உலகம் [S. lika]. [Comp. ஞா லம், வையம், மை.] 1. 'The world,' 11, 13, 374, 996. 2. 'People,' 117. 3. 'A world,' 247, 346. 4. 'The wise' (?), 280, 140, 426, 425.
  - உலகு. 1. 'This world, course of things, universe,' 1, 20, 23, 27, 211, 336, 387, 389, 520, 542, 544, 571, 572, 578, 612, 874, 1062. 2. 'A world,' 58, 234, 290, 1103. 3. 'The people of the world,' 215, 256, 399, 470, 670, 809, 841, 994, 970, 1015, 1025. உலகக் தார், 1032, 850, 204. உலகத்தை 'in or of the world,' 213, 233, மேலுலகம் 533, 598, 1198. 'the higher world,' 222. ுவுலகர் 'the world of woe,' 243.
- ഉപ്പാര് 'irresolution, weakness,' 620, 883, 762. [Comp. എവ.]
- உலகு tax,' 756.
- உவ (§ 66), 'rejoice.' [மகிழ்.] உவர்து 'joyously,' 842, 1061, 1130. உவப்ப 'so as to gladden,' 304. உவப்பினும் 'whether it rejoices,' 707. உவப்பது, 1057. உவக்கும், 69, 228. உவர்தார் (opp. ஒன்னர்), 264. உவகை, 304, 432, 531. ஊடலுவகை, Ch. cxxxIII.
- உவமை [S.], 'comparison,' 7.
- உவரி 'the (salt) sea,' 763. [Comp. உப்பு.]
- உழ (§ 66), 'suffer.' It is used absolutely and with காமம், அல் லல் and பைதல் [comp. உணர]. உழக்கும், 1175, 1135, 1229. உழப்பது, 787, 1172. உழப்பா, 936. உழந்தும் 'though they suffer,' 1031. உழப்பிக்கும், 938 (§ 160). உழாதா

'they plough not,' 14. உழவர் 'ploughers,' 14, 872. உழவார், 1032. உழவிஞர், 1036. உழவு 'ploughing, agriculture, Ch. civ. 1031. உழுது, 1033.

உடை. 1. Sign of 7th case = இடத்த; qy. a form of உள், 594, 1249 2. 'Place': உ நைப்பிரிந்து, 530. உழைப்பிருந் தான், 638. உழைச்செல்வான், 950.

உழி. 1. Sign of 7th case. (§ 251.) தீயுழி, 168. [Comp. உள், உழை.] 2. இடம், 415. வைப்புழி 'storehouse,' 226.

**உள்.** [Comp. உடன், உண், உணர், உழை, உழி, உளி. ] **1.** Sign of : case, 'within,' 13, 995, 890, 98, 1049, 50, 106, 126, 469, 718, 61, 1165, 495, 186, 715, 828, 703, 705, 1130, 153, 241; equal to gen. of thing distrib., 891, 411, 47, 89, 438, 444, with எல் லாம, making super.; see எல் 🗉 லாம, 203, 1324, 715. கண் ത്തിസ് 'from the inner part of (my) eye,' 1126. 2. Adverb, உள்ளாறும் 'will heal within, thoroughly,' 487, 927, உள்ளழிக்கல், 677. 42I. 3. Noun, உள்ளுள், 1057. உளி (sign of 7th case), 545. 4. As a verb. root it is a குறிப்புவிண உள்வழி, 1170. (§ 184). உள் ளார், 1127. உளாள். 617. உளேன், 1167, 1206, 1263. உண்பர், 1311. உனோம், 1204. உள 'are, exist, have place,' 995, 574, 54, 380, 223, 241, 479, 483, 480, 521, 527, 636, 781, 1099, உளைன் உளர் 'persons IIOI. who are,' 895, 406, 336, 880, 294, 25, 1204, 1178. உ(ள்)ளது (opp. இவ்வது), 'it exists, what exists, what is true, real,' with ஆம், 889, 572, 53, 235, 1274, 982, 255, 641, 357, 1069, 1091. **2**. sin 0, 1098, 1281, 571, 190, 128, 996, 974, 89, 71, 315, 1245, 1260, 1164, 1307, 1323, 1271, 1273, 1274, 469, 707, 757, 796, 1117, 1154, 1213. உண்டாம்,

896, 110, 932, 1075, 1214. 2 com டாயினும், 1005. உள்ள 'which is within, internal, 971, 600. 342; 'in tempors, festinanter, et in ipsa adolescenia' (B.), 988, 54, 758. உண்டேல், 'if (it) exists,' 368, 1075, 1151. உண்டை 'the ' fact of the existence of (anything),' 1055, 571, 572, 1153 The 7th case is made into an abstr. noun.] உண்மையறிவு 'one's real wisdom,' 373; 'reality, real method,' 1212. In comp. 21. பகை, Ch. LXXXIX., 883, 885, 887, 888, 889, 884, 735. உட்கொட் டம், 119. உள்ளூர், 216. உண் ணமங்கல், 680. உள்ளம் 'the mind,' 294, 592, 505, 598, 1207, 677, 357, 622, 798, 799, 1263, 438, 1170, 282, 309, 1057, 1130, 971, 1324, 1270, 106g. உள்ளக் தார், 1249. உள்ளு (§ 62), 'think, call to mind, remember, ' recordari.' [Comp. உணர். உள்ளுவது, 506். உள்ளல், 596, 282, 1318, 1243. உள்ளான், 930. உள்ள 'while (I) think of,' 1206, 357, 540, 622, 665, 109, 394, உள்ளினேன் 'I 1069, 1281. remembered,' 1316. உள்ளி னும், 1207, 1201, 799. ளான்,309. உள்ளுக,539. உள் ளற்க, 798். உள்ளியது, 540. உள்ளி, 1264, 1230, 1317, 1320, 1249, 1231, 1243. ഉംഗ്ത്യമാൽ. 1184, 1125. உள்ளுவர், 107. உள்ளுவேன், 1136. உள்ளிப். 309. உள்ளும், 1298. உள் forms nouns with prim. roots. This is Tel. lu?] பொருள், கடவுள், அருள், இருள், மருள். නු දක 46ir, 545.

உறங்கு (§ 62), 'sleep.' உறங் குவது (§ 88). உறங்கி (§ 77). 339

உறை (§ 57), 'dwell, live.' [உறு, இரு.] உறைவர் 'he will dwell,' 1130. உறையும், 50, 84. உறை வது 'that which will dwell, the dwelling,' 426. உறைந்தற்று 'as (it) attends the steps,' 208, 890. உறை (வி. தொ.). உறை திலம், 499. உறைபதி, 1015. உறை n. 1. 'Life on earth, 564. 2. 'Dvelling-place,' 680. 3. 'Seasons, rain,' 559. 4. 'Curdle, congeal.'

• D (§ 1), 'feel, be': sometimes redundant, a pass. aux. An ellipsis often occurs; thence= 'gain, suffer, be great,' &c. As € ?. தொ, 498, 734, 744, 756, 1106, 1200, 1275. உறுகண் 'trouble'; see கண், 261. உறல், 378, Nâl. 104. உறன்முறையான் 'a relative,' 885. உறகல் 'the feeling of,' 402, 628, 629. With காம் and துன்பம்:— உறுவார் (with காம்), 399, 649; 'ascetics' (? உர வுர்), Nâl. 104. உறும், 539, (with மைந்து) 649, (with காம்) 380, (முந்து) 1023, 707, 816, 817. (கோடி) 1061, (with அவ்வவ்) உறாவது (with இன்பு) 'what (they) delight in,' 399, 813 (abs.). உற (with இன்பு), 390, (with துன்பம்) 699. ்முன் றை 'beforehand,' 535. உறின் (with தாக்கு), 599, (abs.) 778, (opp. to அறின்) 812, (opp. to பெறின்) 1270. உ*ற்று* (with அன்பு), 75, (with காம்) 402, (abs.='felt') 1101, 1244, 1290. உற்றுன், உற்றுர், உற்றுவன (with இன்பு), 75, 949, 950, 207, (with ஏம்) 873, 1097, (with காம்) 1133, (with காமதோய்) 1255. உற்ற, 261, 442, 624, 625, 662, 1206, 1239, 1256 (என்னே); (with **கால், கடை**) 372, 773, 837, 1080. உற்றது, 708. உற்றவை, 512. e ppo 'they have endured,' Neg.:-1179. உற்றுல், I245. 1052 (= உறுத்தா?). e\_(17 9), உருர், 1097. உ*ளு சவர்* 'unsympathetic persons,' 1096, 1245, 1290. உறுது 'is it (not) of good omen?' 1143. உருமை, 112. உறவு (ved.), 510=8411. [Comp. 2 ray in ஒப்புரவு, &c.] உறுதி, 638, 690, 796. [Comp. உரம்.] ஊடறு 'suffering; sense of touch,' 535,

662, 665, 761, 762, 27. [Comp. 1101; = உறுவது.] ஊறைபாடு, 945 (UØ). இடையூறு 'hindrarce,' 676. உறுத்து (§ 62), 'cause to feel.' உறாஉம்= உறுத்தும் 'which will affect with,' 94. உறுத்தல், Ch. IV., CIX., CXV., CXXVIII. It seems to mean 'declare' = உரைத்தல். உறப்பு 'member, essential part,' Ch. cxxiv. உறப்புநலனழிதல 'the wasting away of the frame.' புறத்தைறப்பு, அகத்துறப்பு 'external and internal members,' 79, 703, 704, 705, 761, 802, 903.

#### ஊ

ஊங்கு, ஊங்கும் (§ 62), 'greater.' [Comp. 愈应变.] = which will rise higher, 31, 32, 122, 460, 644, 1065. ஊக்கு (§ 62), 'ascend, lift up, struggle up, strive, endeavour' = Lat. nitor. ஊக்கும், 855, 858. ஊக்க. ஊக்கி, 473. 1238. ஊக்கின், ஊக்கார், 463. 476. காது, 253. ஊக்கம் (§ 190), 591, 593, 594, 382, 486, 498, 744. உக்கமுடைமை 'energy, strenuous effort,' Ch. Lx.

உள்டு (§ 62). 'pout, sulk, feign aversion.' [புல, பிணங்கு, தனி.] ஊடி, 1039, 1260, 1312, 1328. ஊடுக், 1329. ஊடிரூன், 1314. ஊடல், ஊடுதல், 1321, 1330, 1109, 1322, 1326, 1327, 1307, 1310, 1284. ஊடலுவகை 'the pleasure derived from sulking,' Ch. cxxxIII. ஊடியவர், 1304.

ஊண், ஊட்டு. See உண்.

ஊகியம் 'gain,' 231, 449, 461, 797, 831. [Comp. ஆயம்.]

Peni. 1. 'A town,' 216, 397, 927, 1008, 1129, 1142, 1143, 1150,

1158. ஊராண்டை 'humanity, ப magnanimity' [ஆள்], 773. per (15 and 'a village tank, 215. ரார், ஊரவர் 'townsfolk 1180, 1220. 2. (§ 57) 'creep, spread over, mount, rise above, ride on.' [Comp. ஏறு.] ஊரும், ூனார, 601. ஊார்தல், ஊர்ந்து, 979. 1136. ஊர்ந் தான் 'the rider in,' 37. ஊர் മു, 621, 1185.

உளது. 1. See உற. 2. (§ 62), 'gush forth; yield water.' ஊறம், 396. ஊறிய 'which has yielded water.' ஊற்று நீர் 'water from a spring,' 1161 [ஊற்று].

ஊற்று. 1, 'A spring,' 1161 [ஊறு]. 2, 'A prop, staff,' 414,

415 [ஊன்று].

உளன் அ (§ 62), (1) 'lean upon'; (2) 'support' (int. and trans.). ஊன்றும், 597, 615, 789, 1030. ஊன்றிய, 983.

ஊன் 'flesh.' புலால் 'body,' 968; 'any organism,' 251-58, 1013.

எ

ஏ, an initial interrog. letter; often with உம். \$ 25, 126. Comp. அ, இ, and யா.] With nouns: 30, 110, 355, 361, 423, 491, 532, 695, 982. எவ்வது 'how?' 426. எங்ஙனம் 'how?' 251. எற்று 'what?' 275, 557, 655, 438, 1080. எஞ்ஞான் றும் 'always'; see ஞான்று. என் 'how?' 862, 1243, 1217. [Comp. இன், அன்.] 'What-

ever, 586, 430, 573, 1059; with @sire 'what?' 2, 70, 211, 318, 1004, 812, 923; 'what?' 53, 301, 897, 144, 420, 1225, 1270, 175, 436, 726, 763, 1195, 1172; 'why?' 397, 1287, 966. जिले का (adj.), 987, 705, 1100, 1122. என்ணேசொல், 188. எவன 'why?'=@.ar, 379; (with கொல்) 99, 237, 1291, 1171; 'what'=எ.எ. 46, 57, 79, 272, 1308, 574, 803, 1225, 1207, 1165. ഒമ്പൂട്ടത, 31, 1089. என்ன foll. by உம் 'whatever'; with nouns 'however much,' 52, 207, 209, 514, 670. அளே, இனே. | எனேர் த, 1208, எண்(த் ூரை), 144, 750. 820. எ**ண**த்தாஹம், 317, 416. - எண்க் தொன்றும், 209, 281, 300, 1202, 825, 1241. என்றும் 'always,' 978, 138, 152, 652, 536, 1130.

எஃகு 'weapon,' 759, 773.

எ ந்சு (§ 62), 'fail; remain, survive.' எஞ்சல், 44. எஞ் சாது, 690. எஞ்சாமை, 382, 497. எச்சம். 1. 'Posterity,' 112, 114, 456, 238. 2. 'Remnant,' 674, 1004. 3. 'Et cetera,' 1012. 4. 'As for the rest,' 1075.

எடு (§ 64), 'take up.' [Comp. எழு.] எடுப்பது 'what will restore,' 15. எடுத்து 'having summed up,' 776. எடுக்கும் 'will excite,' 1150.

1. 'Eight,' 9. [எட்; S. ashtan. 2. \* Number, arit'smetic, 392. [S. gana.] 3. (§ 62), 'count, think, reflect, design, esteem.' எண்டுசர்ந்த 'thoughtful' [G#i]. எண் ஜூம 'will think, plan,' 639, 1004. எண்ணி, 22, 462, 467, 470, 497, 530, 666, 687, 699, 1298. ा कां का नि हो , ணியார் 494, 666. எண்ண, 438, 922. எண்ணு ளிய 666, 753, 941. எண்ணு து, 180. வம். 467 र जंग लग 🖒 எண்ணுத், 568. **4.** See என். ' design,' 494.

எதிர் 'opposite, future, over

against.' ஏதிர்நோக்கு தல் 'regard,' 1082. எதிர்திற்கும். 765 [நில்]. எதிர்சாய்ந்த, 855, 859 [சாய்]. (§ 64) எதிர்ப்பு 'recompense,' 221. எதிரதா 'what is future,' 429. எதிர் தர.

எயி*று* 'tooth,' 1121.

எய் (§ 58), 'shoot an arrow.' எய்த, 772. எய்யாமை: co. v. says = வருந்தாமல் 'without trouble,' 296; B. thinks it= அறியாமை 'without your knowledge.'

எய்து (§ 62), 'obtain; fit, suit.' எய்தல், 265, 606, 671, 815, 904, 489. எய்துவர், 137. 991, எய்தாமை, 815. எய்தி, 665, 749, 932. எட்த 'so as to suit, எய்தின்று (= அடைந் ததை), 1240. எய்தும், 75, 145, 309, 610, 676, 1024. எய்துப், . எய்திய, 354, 657, 670, 740. எய்தார், 598, 901. **5π**, 137.

जाती 'fire,' 308, 435, 896, 1148

எரு 'manure,' 1037, 1038, 1147. எலி 'a rat,' 763.

எல்லே 'limit,' 806.

எல்லாம் (§ 126), 'all, every, whole.' 1. In app. to a noun, 1, 33, 68, 79, 81, 212, 232, 238, 294, 375, 624, 268, 320, 321, 507, 542, 547; in any case, 1012, 1013, 1064, 1067, 1056, 1168, 1227, 1266, 673, 776, 582, 981, 860, 596, 1032. 2. Summing up: 'all these,' 15. 3. Noun: 'all things or persons; the whole, 430, 309, 610, 343, 951, 659, 661, 1002, 1033, 72 (='wholly'); with மற்ற, 39, 221. 4. With உள் making a superlative, 47, 142, 203, 322, 325, 411, 443, 444, 761, 832, 801. எல்லா, prefixed to noun, followed by உம், 361, 296, 299, 260, 457, 746, 851, 972. லார்+உம், 582, 125, 191, 752, 1139, 1311.

எவ்வம் • 'affliction,' 223, 853, 1241.

எவ்வது. See எ.

என். 1. 'Rape-seed.' [Comp. இன.] எட்பகவு 'a split in a grain of sesame,' 839. 2. 'Slight, easy'; used as வி ணக்குறிப்பு. எண்பதத்தால 'by easiness of access,' 991, 548, 424. எண்பொருன், 760. எளித '(it is) easy' [opp. அரித], 991, 745, 540, 864, 145. எளிய, 664. எளியர், 723, 863, 386.

என்ஞா (§ 62), 'despise.' [Comp. இயூ, இகப்.] என்னின், 1298. என்னு, 191. என்னுற்க, 491. என்னும், 607. என்னுவார், 829, 752. என்னாமை, 667, 281. என்னாத, 470. என் னாது, 1057.

எழு (§ 57), 'rise.' [எறு; comp.
√or.-] எழுவாள் 'rise (from
a seat),' 55. எழுதல் 'rise (in
arms),' 465. எழுவார் 'rise
(up to labour),' 1032. எழ் 'rise
(as a rumour),' 1141. எழிலி≡
'மேகம்,' 17. எழில்≡' அழகு,'
407.

எழு-து (§ 62), 'write, paint.' எழுதேம் 'we paint not,' 1127. எழுதுக்கால் 'when (one) paints,' 1285. எழு-த்து 'letter; reading,' 392.

எழு, எழுபது, எழுமை. See ஏழு.

எறி (§ 57). எறிக 'let (them) strike,' 562. எறிந்தும் 'whether (they) hurl missiles,' 747. எறிய 'when hurling,' 775. எறிகற்கு 'for the purpose of striking,' 821.

எற்று (§ 62), 'destroy,' 663. எற்று 'unending.' எற்று, 1256. ப See எ.

என. See எ.

என். 1. See எ. 2. 'Say' (§ 70, 82). என்றேன், 1314, 1315, 1316. என்றுர் 'he (who) : said,' 1149. என்றதை 'the saying,' 552. என்க 'say thou!' with noun \$\Omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\onega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\onega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\omega\_{\on

என்று 'having said' (see  $\S$  82, 83), 593, 626, 627, 1139, 1002, 1313-20, 174, 205, 611, 1067, 1112, 1114. 1. 'As being,' 11, 307, 331, 351, 537. 2. In summing up, as 61 our = 'these,' 27, 43, 674, 939, 950. 3. Serves to specialize a statement, and almost equal to quotation marks, 1307, 1308, 388, 575, 805, 600, 1208, 1248, 1154, 1004, 517, 1066. எ அள் (7th case pl.), 715. என்றவற் றல் 'the saying, the fact,' 181. எனல், 282, 971, 1148, 1260. Imp. reg. and pos., 196. (Intro. என்னும் (§ 132), p. xx.) =appositive 'of'; joins two words, phrases, or even clauses, which are in apposition or very closely connected, 14, 1040, 790, 571, 369, 641, 306, 1013, 753, 336, 924, 936, 24, 29, 54, 70, 74, 180, 988, 223, 227, 991, 992, 287, 464, 844, 601, 790, 1251, 1043, 1045, 1968, 1182, 1156, 1134. 'It or which will say,' 1015, 1130, 1129, 1023, 1021, 976, 598, 1063, 346, 406, 438, 1193. என் பேன், 1254. என்பாக்கு (Intro. p. xxii.), 'which will say,' 1312. என்பா் 'they will say, will be called,' 88, 246, 336, 662, 1220. என்பான், ர், 1036, 41, 42, 47, 147, 163, 275, 281, 628, 850; 'he who will say, will be called' (§ 151), 365, 956; (pl.) எ**ன்** போர், 30. என்பவர், 393, 856. என்னுமவர், 653 (irr. =என்ப வர்). என்ப 'they will say,' 60, 63, 66, 72, 75, 76, 203, 238, 244, 361, 392, 483, 617, 729, 736, 738, 1

739, 773, 851, 981, 991, 918, 953, என்பது (an aoristic form of என்று, § 82), 87, 114 116, 193, 210, 364, 467, 661, 797, 831, 850, 928, 1026, 1083, 1188, 1293. ்எணின் 'if you say, if,' 2, 19, 20, 178, 220, 254, 256, 210, 292, 309, 321, 324, 378, 546, 560, 789, 801, 831, 844, 986, 1041, 1189, 1190, 1194. எனினும் 'though you say, though,' 82, 102, 222, 328, 499, 619, 638, 730, 768, 770, 1199. என்னது (§ 121), 36. என் forms verbs with the particles கதும், தவ்வு, தண் (q.v.), 1175, 1144. தண்ணென்னும் 'it will grow cool,' 1104.

என்பு = எலும்பு 'bone,' 72, 73, 77,80.

என்அம். See எ and என்.

௭.

See  $\omega \pi$ . 1. An interrogative 447, 1299. 2. Part. denoting emphasis and certainty, 9, 1064, 3. Emph. 1309, 1283, 1240. and exclusive: 'that and that alone,' 25, 27, 242, 585, 587. 4. Emph. and antithetic, 1, 39, 5. Added to 40, 240, 987. nouns, with உம். நகையே**ப**ும் 'even in jest,' 871. கணமேயும் 'even for a moment,' 29. ணேயும் 'even there,' 1044. னேயும் 'even it alone,' 1060. 6. Sign of 8th or voc. case, 1291, passim. 7. For so in inflexions: கூடுவேம், 1310, 1278, 1250. 8. With போல், 1285.

ஏ (§ 62), ' pass over,' 3. [Comp. இக , S. ćti.] ஏகிஞன் = ஏகின வன் (§ 87), 2.

ஏக்கறு. See அற. [ஏக்கு for ஏக்கம் from ஏங்கு.] ஏக்கற்றும் 'though they languish, bow humbly,' 395; 'humiliter discere' (B.).

சங்கு (§ 62), 'languish, long for, yearn after,' 1248, 1269; ஏங்கி, ஏங்குபவர்.

சும் 'disgrace,' 136, 164, 275, 432,831,884,885,1006. ஏதப் பாடு[படு], 464.

ஏ தில் 'other, foreign, strange,' 913. [Prob. ஏ.த + இவ்.] ஏதின் பை 'indifference, alienation,' 816. ஏதில் 'extraneous things,' 440, 1089. ஏதிலான், ஏதிலர் 'strangers, enemics, 188, 190, 440, 837, 862, 1099, 1129, 1130, 1224, 1300, Nâl. 122.

**ு தது** (§ 62), 'extol.' [ஏ='up.' ஏறி. Comp. முந்து, பிந்து.] ஏந்து (§ 62), 'rise; bear up.' ஏந்தல், 772. ஏந்திய 'lofty,' 899. ஏக்தும், 970.

எம், எமம், 873; with உற='be mad ; madnesa; security, safety.' ? S. kshema.] ഒഥபபு‱, 306, 1164. ஏமம் 'guard, defence,' 1131, 815, 766, 738. ஏமரா (== காவலற்ற), 148. \_ ஏம் ?வேம்+அரா 'a king like a fiery serpent.'] ஏமாப்பு 'safety; exaltation,' 112, 126, 308, 458, 459; 'decus, sublimitas' (B.). ഒഥാധിന്തോണി, 1068. [Comp. 306.]. ஏமார்த்தல் (σι + & i = 'bind'), 'guard,' Another reading is ஏமாற்றல் 'deception.']

Tr. 1. 'A team, yoke of oxen and plough, ploughing,' 14, 1031, 872, 1038. 2. 'Like' (as a team), 1080, 1272. 3. 'Fitness, beauty,' 1053, 1098, 1305.

சல. 1.='ஆயின்''if,' 18, 1118. [ஆயில்.] அல்லனேல் 'if he is not,' 386. இன்றேல் 'sin minus,' 996, 556, 573, 575, 1014, 1144. உண்டேல் 'if it exist,' 368. 2. 'Take, roceive.' ஏற்று (§ 70, like கல்), 716.

ஏனும்=ஆயினும்=**ஆன**ம், 997, 277, 430

of der 'other,' 392, 505, 704.

[Comp. அண், இன், எண்.] ஏண்ய, 268. ஏன்யவர், 410. ஏன்பிரண்டும் 'the other two.'

ு வு (362), 'stir up.' [Comp. ஏந்து. √ஏ.] ஏவல் (§148, 149), 'command, instigation,' 515,907,909. ஏவவும் (§168), 'even when . . . incite,'848.

ஏ. 1. 'A lion,' 59, 381. | Comp. எழு, உயரு, அவு, ஏந்து; √ஏ.] 2. (§ 62) 'Ascend.' ஏற்குர் 'they (who) have climbed.' ஏறிதின்குர் 'they (who) have climbed and taken their stand,' 29, 758. ஏறம் 'will mount; swell,' 1132, 1133, 1264. எகு 'that mounts not,' 11,7.

சமு (§ 172), 'seven.' எழு, 62, 107, 126, 398, 538, 835, 1278. [See மை.] எழுபது, 639.

ஏழை 'a wretch,' 873. [ஜுழி. எள்.]

### ഇ.

1. 'Lord,' 771. 2. ' Doubt.' ജ. ஐயம், 353, 845. ஐயப்படு (see ஐயப்பாடு படு), 702, 958. 'doubt,' 587. ഇവുമല (see உறு), 'suspicion,' 510. 3. 'Five,' (§ 172). 89 'perception by the five senses, 354. 826, 43, 1101. ஐந்து, 6, 24, 25, 27, 126, 271, 343, 632, 675, 738, 939, 983. 4. Sign of 2nd case, 509, 702. 5. Replaces final a of S. Ama. = சபை= sabhû. So in deriv. Comp. வாய்=' place,'with வை. 6. Term. of 2nd sing. in verbal forms=ஆய் (§ 31). அல்லே= 'thou art not.' മേരം='thou art a dart,' 1221.

## ஒ.

9 (§ 64), 'befit, resemble, agree,' 993. ஒத்த with ஆங்கு='as

befits,' 561. ஒத்தது, 214. ; ஒத்தல், 993. ஒத்தி 'thou viest with,' 1119. ஒக்க 'be like!' ஒக்கல் 'kindrel,' 43. 'if it agree,' 1100. 490. ஒக்கின் ஒக்கும் 'is the same,' 972. 'equal to,' 702. ஒப்பர் ஒப்ப ஒப்பர் 'thev are alike,' 413. ஒப்பத 'what equals,' 162, 363; 'resembles,' 631, 993, 536. ஓப்பு, 993, 800, 812. அப்பிலார் 'unfitting persons.' ஒப்பாரி 'what corre-ஒப்பாரி 'what corresponds' [term. ஆரி], 1071. ஒப்புரவு [comp. துப்புரவு], Ch. XXII. (see Notes), 213, 218, 220; with ஆண்டை, 480 [ஆள்]. ஒவ் வா 'is not the same,' 972. ஒவ் வேம், 1114.

- ஒடு-ங்கு (§ 62), 'lie hidden.' [Comp. அட.] ஒடுக்கம் 'reserve,' 486. ஓடுக்கும் 'will lic concenled,' 828.
- ஓட்டு (§ 62), 'adhere to.' ஓட்ட 'in conformity with,' 140, 482. ஓட்டல் 'the attacking,' 499. ஓட்டி 'attaching to oneself,' 679. ஓட்டார் 'non-adherents, enemics,' 678, 826.
- ஒட்பம் (from ஒன்), 'splendour, praise,' 404, 425.
- ஒண். Sec ஒள்.
- ஒரு (ஓர் and ஒன்று), 'one, the one, any, 1091, 118, 119, 126, 168, 156, 248, 357, 397, 634, 974, 1042, 1095, 1116, 1196, 1266, 1269. [Comp. இரு, ஈர், இரண்டு.] ஒருவந்தம் (அந்சம்), 563, 593. ஒருவன், 838, 95, 38, 40, 161, 181, 220, 226, 336, 366, 400, 405, 414, 454, 609, 600, 797, 971, 988, 967, 1004, 1021, 1023, 1026, 1052, 1197, 661, 397, 398, 871, 875. ஒருத்தி, 1313. ஒருங்கு 'at once,' 343, 554, 610, 733, 760, 951, 1056. ஓர், 24, 429, 465, 645, 704, 796, 848, 902, 1053, 1098, 1153, 1307. ஒன்று, 87, 109, 111, 831, 833, 836, 838, 839, 128, 221, 148, 155, 232, 233, 253, 323, 324, 334, 344, 380, 438, 758, 773, 800, 805, 875, 291, 462,

- 257, 259, 281, 300, 825, 932, 934, 1006, 1007, 1049, 1080, 1091, 1202, 1216, 1035, 1241, 1247, 1252, 1255, 1257, 1271-75. v. (§ 62). ஒன்றவ் 'the existing,' 886. ஒன்றியார் 'those who are united,' 886. ஒன்றுமை 'disumion,' 886.
- ஒருவு (§ 62), 'avoid, shun, renounce.' ஒரிஇ = ஒருவி, 116, 422, 797, 830, 1009. ஒருவுகல், 652; ஒரால், 153, 662. ஒருவுக 'shun!' 800. ஒருஉட = ஒருவும், 812. ஒரார், 658.
- இனி (§ 64), 'sound, make a noise,' 763. ஒவித்த.
- ஒல்-கு (§ 62), 'relax, despond'; 'relaxari, suam proprietatem amittere' (B.). ஒல்காமை, 662. ஒல்கார், 136, 218, 597.
- ஒல்-அ (§ 62), 'be possible.'
  [Comp. இயல்.] ஒல்லும்
  '(which) is pomible,' 33, 673,
  789, 818. ஒல்வது, 1149.
  ஒல்லான் 'he who 'cannot manage,' 870. ஒல்லாது '(it)
  is not possible to,' 870, 559.
  ஒல்லா, 139, 673, 1064, 1136,
  1271.
- ஓல்ஃ 'swiftly' [cor. from ஒல் லே, ஒல்லென], 563, 564, 326, 1096.
- ஒழி (§ 57, 64), 'cease, cause to cease, leave off.' ஒழிய (§ 170), 113, 240, 338, 1231, Nâl. 123. ஒழித்து 'having abandoned,' 280.
- **ஒ**ழு-கு (§ 62), 'live, conduct Opp. இழு. Comp. வழு.] ஒழுகல், 30, 140, 286, 445, 482, 524, 602, 694, 845, மன்னரை ச்சேர்ந்தொ ழுகல், Ch. Lxx.; ஒழுகுதல், 444. ஒழுக், 111, 154, 446, 698, ஒழுகும், 141, 278, 551, 855. 563, 603, 874, 907. ஒழுகின், 294, 35), 892, 974. ஒழுகுவார், 143, 246, 326, 69, 896, 921, 1197; ஒளுதைபவர், 908. ஒழு-க்கு (§ 62) கான், 474. = ஒழுகு. ஒழுக்கி, 48.

கம் 'conduct, decorum' (ஆசா நம்); 'rectitudo, ordo, supple morum' (B.). ஒழுக்கழுடைமை 'mores, decorous conduct, conformity to the rule of life,' Ch. xiv. கடாவொழுக்கம் 'unworthy conduct,' Ch. xxviii. With தல் and தி, 138='good and evil conduct'; with படிற='faulty conduct, indecorum,' 271, 275, 6, 21, 131-39, 415, 952. ஒழுக்கு உழுக்கம், 20, 148, 161.

ஒன் 'bright,' 727, 1125. ஒன், 760, 1009, 1088, 1101, 1240, Nâl. 102. ஒண்மை 'glory, brightness,' 844. ஒட்பம் [comp. இன்பும், தன்பம், தாட்பம்], 404, 425. ஒளி 'light, sense of sight; glory' [opp. இனி], 27, 267, 390, 556, 653, 698, 870, 921, 939, 970, 971, 1118, 1329, ஓளியார், ஒள்ளியர், ஒள்ளியவர், 487, 714.

ஒளி (§ 64), 'h.de.' [Comp. ஓழி.] ஒளிக்கும் 'where will (he) hide hinself?' 1070. ஒளித்தத 'ு':at (he) has hidden,' 928.

ஒ சு (§ 64), 'punish, blame, vex.' ஒறுக்கிற்பவர், 779. ஒறுக்கார், 155, 156. ஒறுப்பது, 561. ஒ ஸக்கு, 579. ஒறுக்கல், 314, 550. ஒற்கம் 'misery,' 414.

ஒற்று (§ 62), 'spy out, look out ior, examine.' ஒற்றி 'having spied out,' 583, 588, 927; 'sought for,' 927; 'examined,' '261. ஒற்று 'a spy, a detective,' 581-90. ஒற்றுடல் 'the employment of detectives,' Ch. Lix.

ஒன்*மு*மை. See ஒரு.

ஒன்*று*. See ஒரு.

ஒன் ஞர் = ஒன் ரு தவா 'foes,' 165, 26. 608, 630, 756, 827, 828. (See ஒரு.)

S)r

2. 1. An interrogative (§ 46), 483, 591, 705, 707, 968, 987,

1085, 1318, 1323; with அன்ற, 1208; with கொல், 85, 1048, 1081, 1323; with மன், 1206, 1320 2. An interjection, ஓஒ, 1088, 1176, 1204. (See அள பெடை.) 3. ஓவு (§ 62), 'cease.' [Commonly ஒம். Comp. ஒருவு.] ஓவா 'uncrasing,' 734, 1205. ஓவாகே (§ 77), 'without intermission,' 33, 933. ஓஓ தல் (=ஓவுதல் ரு ஒருவுதல்), 'desisting from,' 653. [அளப்பெடை.]

ஒசை 'sound,' 27. [=ஓதை. Comp. ஓது and இசை.]

ஓச்சு (§ 62), 'wield or sway as a sceptre, uplift in a threatening manner.' [? உயர்த்து. Comp. ஓங்கு.] கோலோச்சும், 544, 545. ஓச்சி, 562.

இ (§ 62), 'run.' ஓடா (§ 110),
'it runs not,' 496. ஓடும் 'it
will run,' 496. மருங்கோடி
'having transgressed, run to
one side,' 210. [மருங்கு.]
[With கண்:—the idea is of the
'benignant glance sent forth';
கண்ணேடாதவர், 576; கண்
ஹேடாதன், 541; கண்ணேட்ட,
578; கண்ணேடு, 579; கண்
ஹேட்டம், 983, 571-75, 577.
Ch. LVIII.] ஓட்டு 'defeat,' 775
(=ஓட்டம், § 190).

த (§ 62), ஓதி, <sup>1</sup> recite, study the Vêdas, 834. [S. vad.] ஓத்த (§ 190), 'the Vêdas, recitation,' 134.

ஒம்பு (§ 62), [comp. ஏம்], 'guard against; guard; attend to, watch over, cherish, care for.' [With &# 'keep watch and ward.'] சலோம்பு (§ 27), 'fear not, ஓம்பின் (§ 95), 'if you 1149. world keep in safety,' 1155. ந்ம்பல் (§ 148), v.n. and opt. (really v.n. and வேண்டும் und.), the guarding against, warding off,' 1155, 612, 642, 820, 89, 43, 390. விருந்தோம்பல, Ch. ix., Hospitality—due attention to ஓம்புதல், 322, 626. guests.'

தம்பி (§ 77), 549, 81, 85, 86, 88, 132, 244. ஓம்பும் (§ 74), 968. ஓம்புக் (§ 140), 'beware of,' 506, 861. ஓம்ப (§ 92), 'should be attended to.' [படு.] ஓம்பா (§ 121), 'that does not sedulously attend to,' 89. (=ஓம்பா மல்) 'not guarding against or shunning,' 861. ஓம்புவான் (=ஓம்புபவன், § 88), 'he who attends to, cherishes,' 83, 84.

②(ℋ), 40, 366, an expletive, supposed to be meaningless; perhaps from ¾π 'consider,' and='mark well!' It is used by Tiruv. with each of two contrasted notions.'

இர். 1. (§ 64), 357, ஓர்த்து (ீ 77), 'ponder, examinc.' [Comp. ஆர்.] ஓர்ந்து (§ 57), 541. ஓரார் (§ 110), 695. ஓரா 'having investigated,' 548. [Comp. § 97, of the form செய்யா.] 2. See ஒரு.

ஒள.

ஒள. See அவ்.

æ.

க**்**சு, a quarter தொடி, 1037.

கச்டு 'fault.' [√கச = 'be bitter.' Seems to have the notion of 'bitter dregs.'] கசடற 'fault-lessly,' 391, 717, 845. [அற.]

கட. [Comp. கட்டு, கடி.] கடப் பாடு 'obligation, duty'= ஒப் புரவு, 211 [படு]; 'munificentia, largitio' (B.). கடவுள் 'God,' title of Ch. I. கடவுள் வாழ்த்து. [Comp. அருள், பொருள்.] கடன் 'duty, moral obligation,' 218, 638, 687, 802, 981, 1053. கடஷ் 'sea, the wide sea,' 10, 17, 103, 496, 1137, 1164, 1166, 1175, 1200. கடாம் 'the secretion of an elephant in rut.' . காடாக்களிறு 'an elephant in rut,' 1087. [களிறு.]

கடி 'guard.' கடிகொண்டார் 'he has guarded (his heart against me).' (§ 57) 'guard against, reprehend, punish.' குற்றங்க டிகல், Ch. xliv. கடிந்த, 658.

*கடிந்து*, 658, 668.

கடு = கொடு, கடும், கடிய, கடு டைம், with the idea of 'hardness, swiftness, severity.' [Comp. பெரு, அந; also கொடு.] கடும் 'fierce,' 386, 566, 567, 570, 1134, 1167. கடியன் 'a cruel man,' 564. கடித் "with severity,' 562. (§ 64) 'be harsh, angry, suspicious.' கடுத்தது 'the soul's anger, 706. கடுத்தபின் 'after anger has arisen,' 693. கடாது 'not exciting distrust,' 585. (See அள படை,)

ප හි ල (§ 62), 'hasten to an end.' ප හැකි, 564. [ පෙ ගි.]

கடை. [கடு.] 1. 'A limit, place.' (III. Gr. 63.) 2. 'Where or when,' with rel. part., 53, 230, 315, 372, 469, 478, 803, 837, 964, 1019, 1059, 1149, 1195. So also when கடை is inflected as வினேக் we have கடைத்தும்='although,'= and when it is in the place that, 637, 823. 3. 'The last, lowest place.' அறன்கடை 'outside of virtue,' பிறன்கடை ' neighbour's outer gate,' 142; 'porta exterior domui, et hic significat extra' (B.), 328, 729, 998. கொட்க 'so as to merit acceptance at last,' 663. கடை (பு.**றை** 'at last,' 792. கடையர் 'the lowest,' 395. கடைப்பிடி (§ 64), 'persevere, hold on till the end, '944. [பிடி.]

கட்டின[=கண்+தன்?], 'touchstor', test,' 505, 986.

1084-86, 1091, 1092, 1095, 1100, 1126, 1127, 1140, 1136, 1170-79, 1210, 1212, 1231, 1232, 1239, 1240, 1261, 1265, 1267, 1272, 1280, 1283, 1285, 1290, 1311, கண்வி நப்பழிதல், Ch. 13:5. CXVIII. கண்ணுள், 1119, 1125, கண்ணர், 1180, 1305. 2, 'Kindliness, pity'; 'miseratio, (B.), 184. கண் வோற, 184, 566, 1252. கண்ணேட்டம், Ch. LVIII 'favourably, kindly regard.' (See under & G.) . 3. 'Place.' 52, 184 (?), 1055, 1058. கணும் 'everywhere' [யா], 864. It becomes='where or when,' 573, 574, 312, 349, 514, 521, 606, 740, 750, 955, 354, 670, 1292. **4.** Sign of 7th case, 579, 223, 216, 217, 874, 878, 951, 34, 89, 117, 146, 176, 141, 135, 241, 284, 285, 286, 408, 493, 521, 590, 517, 519, 503, 612, 613, 642, 668, 750, 784, 886, 806, 810, 832, 957, 958, 986, 1059, 1061, 1044, 1099, 1101, 1174, 1197, 1090, 1153, 1284, 1243, 1309. இடைக்கண் 'in the midst,' 473. கட்டு, a வினேக்குறிப்பு (=கண்

which still remains as a sign of 7th case (§ 251), 27, 502, 513; = 'it is possessed of eyes,' 1083. In compounds (see under அஞ்சு, ஓடு, உண், வல்):— I. 1. வன்கண் [வல்] = 'bravery,' 632, 762, 764. வன்கணர், பன்கணனர், பன்கணவர், 1198, 1156, 726, 228, 689, 775, 1027. வன்கண்ணது 'what has cruel eyes,' 1222. 2. கறுகண் 'ferocity' [கறு], 773. 3. உறுகண் 'trouble' [உறு], 261. 4. இன்கண் 'pleasure' [இன்], 1152. 5. புன்கண் 'sadness' [புல்], 1152; புன்கண்ணது 'gloomy-

+ = 'it belongs to the place')

கண். (See இடு). II. 1. கண்பாடு 'sleep' [படு], 1049. 2. கண்ணீர் 'tear' [தீர்], 555, 780, 828. [Comp. 107.] 3. கட்படாம் 'க veil'

eyed,' 1222. 6. தாடரைக்கண்

ணன், Brahmâ, 1103. 7. இடுக்

[படாம்], 1087. **4. கண்**ணேடு [ஓடு]; கண்ணேட்டம் 'kindness.'

கண்டு See காண்.

கணம் [S.]. 1, 'An instant' [S. kehana], 29. 2. 'A class' [S. gana]. தங்கணத்தர் 'those of one's tribe,' 720.

கணிச்சி 'an axe,' 1251. [S. khan.]

கண் 'an arrow,' 279.

கதம் 'wrath,' 130.

கதவு 'a door,' 1251.

கதைப்பு 'woman's hair.' கதுப் பிஞன், 1105.

கதுமென 'swiftly,' imitative word. (See என்.)

கக்து 'a stake, staff to lean on,' 507. [S. skandha.]

கயல் 'a fish: Cyprianus L., carp,'

கயமை [ 🗸 கய=இழ்] 'baseness,' Ch. cviii. Nâl. Ch. xxxvi. கய வர், 1071–1080. [Opp. சான் ரேர்.]

கயிறு 'rope,' 482.

கர (§ 66), 'conceal'; hence 'refuse to give.' [Comp. S. hṛi. Syn. மறை, ஒளி.] கரத்தல், 1054, 1162. கரப்பார், கரப்பவர், 1067, 1070. கரப்பாக்கு (§ 97), 'that it will hide,' 1127, 1129. கரப்பின், 1051. கரப்பினும், 1271. சரப்பு, 1053, 1055, 1056. கரவு, 1068, 1069; 'guile,' 288. கரவாது, 527, 1035, 1061.

கரு 'black,' 1123. [கரும், கரி, கார், கருமை. Comp. அர்.] கரியார் 'those who are black,' 277. கருக்காய் [S. கரு= 'germ'] = 'immature fruit,' 1306. [காய்.] கார் 'dark,' 287.

கருவி 'an instrument,' 421, 483, 537, 631, 675. [Comp S. kri; கருமம்.]

கரி 'witness,' 25, 245, 1060. [Prob. from கரு. கரி is 'char-coal.]

● (§ 62), 'think, devise,

ponder, aim at.' [Comp. எழு. தி.] கருத, 1028. கருதிப, 337. கருதிபவர், 485. கருதி, 285, 463, 484, 485, 687, 69<sup>4</sup>, 700, 852, 949. கருதினும், 484.

கரும்பு 'sugar-cane,' 1078.

\*\* 57), 'call,' 527.
2. 'Shore, 1167.

கருமம் [S. karma], 'work,' 266, 467, 505, 578, 818, 1011, 1021. In Nâl. கம்மம், 393.

கல (§ 66), tr. and int., 'mix, join battle, embrace, arrive at.' கலத்தல் 'embracing,' 1276. கலப்பேன் 'I shall combine (the two),' 1267. கலேந்து, 1121, 1246, 1268. கலைந்தார், 'my husband,' 1212. கலக்கம் 'affliction.' கலங்கு (§ 62, 160), 'be confused.' கலங்கினுள், 1290. கலங்காது, 485, 668. கலங்கிய, 1116. கலம், 1. 'An ornament,' 1262; with நல், 60; with அணி, 575. 2. 'A vessel, pot,' 660, 1000, 1029. കൈയങ്'a v⊝ssel, ship,' 605, Nâl. 206, 12.

**歩 劉** (§ 60), 'weep,' 1171, 1173, Nâl. 393.

கல். 1. 'Stone,' 38, 505, 771. கன்ற (§ 62), 'grow intense'; with காதல், 284, 286. 2. (§ 70), 'learn '; con. with அறி. [Comp. கேன்.] கல்வி (§ 190), Ch. xi., 383, 398, 400, 684, 717, 939. கற்க (§ 140), 391, 725. கற்றது (§ 87), 2,650. 西向p 'things learned,' 'who has learnt,' 391, 398, 722, 724, 727, 730, 823. sp. (§ 77), 130, 356, 396, 399, 503, 632, 686, 717, கேற்றிலன், 414. கேற்றும் (§ 100), 140, 728. கற்பவை (§ 88), 391. கற்பினும் (§ 100), கற்றோர், கற்குர் (§ 87), 373⋅ 393, 395, 403, 410, 722, 724, 949. கல்லா, கல்லாத, 397, 405, 814, 845. கல்லாதவன், கல்லாதான், 393, 395, 402–9, கல்லார், 140, 408, 570, 870. கல்லாமை, Ch. xli. கவர் 'grasp at,'100. [கவர்ந்தற்று.]

கவரிமா [S.], 'the yak, bos grunniens,' 969. [மா = மான்.]

കേബച്ച 'dice,' 920, 935.

கவல 'anxiety,' 7.

கவிகை 'umbrella,' 389.

கவிழ் (§ 57), 'be overturned,'

கவுள் 'elephant's temples,' 678.

சு பின் 'beauty,' 1234, 1235, 1250.

ടല്ടെ (=രണ്ടായ), 'scandal, evil report,' 1143-48, 1150. ടല് ചിച്ച 'is full of scandal,' 1144.

கழனி 'a field,' Nâl. 122.

கழகம் 'a gaming table,' 935, 937.

கழல் 'the foot-ring of honour given to a warrior,' 777.

கழ் (§ 57), 'pass off or away, slip off, surpass, exceed.'
[ \*/ KAR.] = நீய்கு, செல்லு, கழலு, மிகு. '(if fated evils) shall pass away.' கழியும் (= நீங்கும்) (§ 72), 'will slip off,' 378, 1169, 1262. கழிய நன்று (§ 41, 170), 'an exceedingly good thing,' 404.

கழி, root as adj. or adv. (§ 270 (5) and Intro. p. xvii.). கழி நல்கு நவு 'extreme poverty,' 657. கழிபேரிரையான் 'an excessively great eater,' 946. கழிபெருங்காரிகை 'exceedingly great beauty,' 571. கழிபெருங்கா மத்தான் 'a man of exceeding great lust,' 866.

கழுவு (§ 62), 'wash.' கழாஅ (§ 121), 'unwashed,' 840. (See அளபெடை.)

களம் 'a field,' 1224. [S. khala.] களன் 'an assembly,' 730. களர் 'sterile land, bog,' 406, 500.

கள் (ளு) 'use fraud'; 'pluck out, weed' (§ 70, like கேன்). [Comp. கூனா.] கட்டகு இரை, 550. கட் டபின், 1038. கள்வார், 290. கள்ளார், 290. கள்ளாடை, Ch. XXIX., 281. கள்வேம், 282. கள்ளம், 1184, 1275, 282. களவு 'falsehood, guile, theft,' 283, 284, 286, 287, 288, 289. கண்களவு 'furtive glance,' 1092. கள்ளுண்ணுமை, Ch. XCIII. கள் (அதெரு), 'palm-wine, toddy,' 1201, 1281, 1145, 1288, 920, 921, 922, 924, 926, 927, 930. கள்வ, 1288. கள்வர், 813, 1258.

களி (§ 64), களிந்தல், 1281. களிக்கொறுப் 'drink,' 1145. களித்தார்க்கு, 1288, 929, 930. களித்தறிடேல், 928, 838. களி 'intoxication,' 923.

ടണി ഈ [ടണില 'the furious one'], 'elephant,' 500, 597, 714, 1087. [Comp. Nâl. 358.]

களே 'weed,' 550. [Comp. கன்.] (v.) களேவதை 'which will remove,' 788. குளோயான் 'she does not nip off,' 1115. குள யுதர் 'those who pluck out,' 879.

க அ (§ 64), 'be angry.' கறுத்து, 312.

கற்பு 'chastity,' 54, Nal. 381-90.

கனவு 'a dream,' 819, 1054, 1211— 1220, Ch. OXXII. கனவுநில யுமைக்கல். [Opp. to நனவு.]

கனி ripe fruit,' 100, 1191, 1306. [Opp. to காய்.]

கன் அ. 1. See கல். 2. 'Calf,' Nâl. 101, 115.

கனம் [S.], 'weight, value,' 1081.

கா. 1. (காவடி) 'the bambû on the shoulder which supports a balanced load at each end,' 1163, 1196. 2. (§ 64), 'defend'; with ஒம்பு. காக்கும், 57, 421, காக்கின், 301, 305. 429, 547. காக்க, 122, 127, 132, 281, 305, 434, 883. காத்தல், 29, 385, 632. காத்து, 56, 130, 442, 549. காத்த, 385. காப்ப, 878. 642. காப்பான், 24, 301. காப்பாற் *நூ*ம், 388. [*ஆற்று*.] காப்பு, 57, 744, 781, 1038. காவா, 127, *காவாது*, 535. 301, 305. கா வான், 127, 560. காவாதான், 435. காவலன் 'a king,' 560.

கோக்கை 'crow,' 481, 527. [S. கா கம்.]

காடி 'vinegar,' 1050.

காண் (§ 70), 'see' [from கண்]. [Comp. காட்டு, தெக்கணி.] As interjection, 'behold!' 1202, 1294 [comp. 1185]. (§ 148), 1244. காண்டல் (=கா காண, with ணுதல்), I2I3. படு, 114, 185, 298, 349, 1210, 1327, 1079, 1119, 1140, 1281. காண்க (§ 140), 'let me see!' காண்கம், pl. of optat. 'let us see!' 1301. (Intro. p. xx. § 7.) காண்பு (noun, 190), 'the sight is rare, 16. காண்பான் (as v.n. and fiu. v.), 99, 656. காண்பர் 'they will behold,' 620, 1034. காண் பது (with அறிவு), 'the recognition is wisdom,' 355, 358, 423, காணும் (rel. part.), 224, 710, 859, 930, 1112, 1286. ணின், 488, 821, 1040, 1051, 1056, 1057, 1074, 1079, 1112, 1114 = காண்கிற்பின். Neg.:-காண, 866, 1285, 1286; ணது, 1178, 1283; காணதவன், காணேன், 1167, 1285, 849; 1286; காணன், 849, 859, 1197 ; காணர், 857, 1220. கண்டு, 277, 387, 399, 565, 1101, 1240, 1259; (with அற்று), 249, 758, 1110. கண்டும், 580, 1291. கண்ட, 491, 668, 849, 1177, 1215, 1265, 1285, 1292. கண்டது, 300, 1071, 1146, 1171, 1215. கண்டால், 1246. கண்டான், 91, 141, 356, 1084, ்பொழுதுகண்டி ரங்கல் 1090. 'mourning because evening is seen,' Ch. cxxIII.

காட்சி (§ 190), 'vision.' காட்சியவர்,காட்சியார், 174, 199, 218, 258, 352, 654, 699 (note how the epithets vary!); 'sight,' 386. காட்டு (§ 62), 'cause to see, show.' காட்டு கல், 929. காட்ட, 1171. காட்டிய 'in order to show,' 1313 (§ 97, note). காட்டி, 334, 454, 'showing itself as,' 28, 167. காட்டும், 706, 959. காட்டு வான், 849.

#π 6 'forest,' 742. [Comp. S. kāshtha.]

காதல் 'desire, love,' 284, 440, 921, 1195, 1298. Comp. ்காதற் சிறப்புணர்த் xxix. Dec. as குறிப் காமம்.] தல், Ch. cxiii. புவிண (Intro. p. xxii.):—காத லம் (1 pl.), 'we love,' 1314; காகலே (2 sing.), 'thou (shalt be) desired,' 1118; காதலன் (3 sing.), 200;கா **த**ற்று (3 sing.), 940; காதலர், கா தலார், காதலவர் (3 pers.), 'a lover,' 1150, 1208, 1099, 1185, 1211, 1216, 1219, 1224, 1246, 1278, 1308; காதல் (3 pers.), 440; *காத*ன்மை (§ 154), 507, ்காகலி (§ 64), 940. 832. காதலிக்கும் 'will incite desire' ['desire,' Nâl. 123].

காப்பு. See கா. (§ 190.)

காம்ம் 'desire, love, lust.' [S. kilma.] காமத்தப்பால் 'pleasure,' Ch. cix.- exxxiii. 1, 'Lust,' 360. 2, 'Love.' In Book III. it is the equivalent to இன்பம்: 1090, 1092, 1131, 1137, 1138, 1139, 1144, 1145, 1148, 1159, 1163, 1164, 1166, 1167, 1175, 1191, 1196, 1201, 1202, 1214, 1247, 1251-1257, 1264, 1281, 1282, 1289, 1306, 1326, 1330. காமக் கவன் 'a pleasure-boat,' 605. காம் (with உறு, q.v.), 399, 402, 649, 1133. ுகாமத்தான், 866. காமநோய் 'the pain' of love,' 1159, 1175, 1255, 1280. காமன் 'Cupid,' 1197, Nâl. 391-400.

காம்பு 'bambû,' 1272. [மூங்கில், வேய்.]

காய். 1. 'Unripe fruit,' 100, 1306. [Comp. கச; பழம், கனி.] 2. (§ 57), 'be hot, angry.' காயும் 'scorch,' 77; 'will not be angry,' 1313, 1319, 1320. காய் வார் 'those who warm themselves,' 691. காயினும் 'though (you) are angry,' 707. காயார் 'he is not angry,' 1208. காய்வு 'anger,' 1246. காய்தி 'thou art angry.'

கார. See கரு. காரணப் [S.], 'cause, reason,'

270, 529, 530, 929.

காரிகை 'ornament,' 571, 777, 1262, 1272.

காவலன். See கா.

கால், காலம். (See Nâl. 122, 123.) 1. 'Wheel,' 496, Nal. 2. 2. 'Foot,' 500, 840. 3. 'Stalk,' 1115. 4. 'Foundation,' 1030. 5. 'Germ, shoot,' 959. 6. காலம் =' time,' 102, 949, 631, 696, 516, 675, 686, 687, 830; 'right time, opportunity, Ch. XLIX., 483, 484, 485, 487. [Syn. பொழுது, பருவம்.] கால், with rel. part. poss. and neg., 1080, 601, 503, 695, 489, 14, 379, 859, 36, 1094, •987, 127, 673, 674, 1218, 1296, 305, 710, 930, 1285, 1286, 830, 1166, 301, 763, 362, 1064, 1270, 733, 773, 1104, 1179. ஒருகால், 248.

கால (1) [? for காலே] 'the morning' [opp. to மால], 1225, 1226, 1227, 937. (2) for கால், 'when,' 1094. (3) (=காலம்), 799.

காழ். 1. 'Stone (of fruit),' 1191.
2. (§ 64), 'grow strong, harden.'
[கல்.] காழ்க்க, 879. காழப்ப
'exceedingly,' 760; 'ita ut obdwrescunt, h.e. persistentiam habeant' (B.).

கானம் 'forest,' 772. [S. kd-nana. Comp. காடு.]

பட (§ 66). இடந்தேன் 'I lay.' இடந்தது 'what has lain open,' 446, 583, 1001. இடந்தமை 'what has lain in anything: its quality,' 959.

குடு-மை 'essential quality, propriety,' 785, 801, 805. [Comp. கேழு.] திழவன் 'proprietor,' 1039, Nâl. 101.

கிழக்கு==கீழ், 488.

கிள-த்தல் (§ 66), Ch. cxxv., 'soliloquy.' கிளவா 'that speaks not,' 715.

கின் ஞர் ' friends,' 796. [Comp. கிழ, கெழு.]

தழ் 'under.' [Comp. கய, கிழ, கிழக்கு.] 1. Adv., 929, 973. 2. Case-ending, 389, 1034 3. Noun, 'a base man' (= கய வன், கடை), 1074, 1075, 1078, 1079. 4. Verb (§ 57), 'depreciate,' 801, கிழ்ந்து. 5. In comp. with பிற and படு, 409, 558. கிழ்மை, Nal. 341-50.

குடம்பம் [S.], 1029; (=குடி) 'family.' குடம்பை 'egg, nest, shell,' 338. குடங்கர் 'hut,' 890.

குடு [S.]. 1, 'Family,' 171, 601–609, 887, 888, 898, 1022–28, 1030. குடிசெயல்லைக், Ch. ciii. 2. 'Subjects,' 381, 390, 632, 542–49. 3. 'Noble family' (= குலம்), 502, 681, 794, 952, 953, 954, 955, 957, 992. குடிமை, 133, 793; Ch. xcvi. 'prosapiar nobilitas' (B.), Nâl. 141–50.

(தடை 'umbrella,'1034. [கவிகை.] Nâl. 3.

குணம் (=பண்பு) [S.] 'quality, attribute,' 982. குணத்தான், 9; 'high quality,' 29, 1125. குணன் 'good quality,' 504, 793, 868.

(5) இதி (§ 64). குதித்தல் 'escaping,' 260.

குத்து 'peck, strike,' 490.

குரை, an expletive, 1045.

குலம் 'family' (=குடி), 956-59, 060, 1019. குலன், 223.

குவள 'water-lily,' 1114, Nâl. 236.

குளம் 'tank,' 523. குளி (§ 64), 'bathe, go under water.' குளி த்தான், 929.

குழல் 'pipe,' 66, 1228.

குழ-வி 'a tender infant,' 757, Nâl. 101. [Comp. குழை.]

குழாம் 'an assembly,' 332, 840. குழுவு, 735.

குழை [குழ='tender']. 1. (§ 57) 'Shrivel up, become sad.' கு நையும், 90. 2. 'An ear-ring,'

குறி (§ 64). குறி (வி. தொ.), 221; for குறித்த, 1095. குறித்தது, (pl.) குறித்த 'what depends on,' 1013; 'what is indicated,' 701. குறித்தமை 'the having intended,' 827. குறிப்பு 'sign, indication, meaning, intention,' 696, 701–5, 1097, 1253. குறிப்பறிதல், Ch. LXXI., CX. குறிப்பறிவுறுத்தல், Ch. CXXVIII.

ക്കാം 'small.' குறுந்தொடி, 1135. குறை 'defect,' 612, 680, 908. (§ 57) (முதுக்) குறைந்தது (see முது), 'what is wise,' 707. குறையினும் 'if it be deficient,' )4.. குறகு (§ 62), குறகுதல் the approach,' 820. குறகும 94.. 'the approach,' 820. குறகும் 'when it approaches,' 1104. குறும்பு 'rapine, the work of the Kurrambar, 735. குன்ற (§ 52), grow less.' தன்றைவர் (§ 72), 'will be brought low,' 965. குன்றும் 'will diminish,' 17, 239, குல் றி (§ 74; = குன்றிய), diminished.' Apoc. கடைக் குறை, III. Gr. 41.] குன்று (§ 121), 'of undiminished splendour, &c.,' 601, 736, 793. றின் (§ 95), 'if it diminish,' 990. குன்றல் (§ 148), 'diminution,' 778, 811. [Opp. பெருகல்.] குன்ற (§ 168), 'to fail, slightingly detract from,' 134, 898, 961. குன்றுவ (§ 88), 'low things,' 954, 965. குன்று 'ய hill ' (from its conical shape), 758, 898, 965, 29. குன்றி (= 'the pointed') 'the abrus precatorius'; its seed is of an intense scarlet, with a jet-black point: குற்றம் 'fault, defi-965, 277. ciency,' 171, 188, 190, 272, 433, 434, 436, 549, 502, 504, 604, 609, 793, 846, 868, 957, 980, 1025, குற்றத்தவர் 'fauity ones, குற்றங்கடிதல், Ch. xliv. 924.

குடை 'an owl,' 481.

கூத்து 'a dance,' 332.

5. Θ (§ 62), 'assemble, come to-

gether, be possible, fit; join in an embrace.' கூடல் (§ 148). 'embracement,' 1284, 1327, 1328, கூடுவேம் (=கூடுவோம்), 1310. கூடி, 1330; 765 (='combining'). கூடிய (§ 74), 'the joy of love's embrace,' 1264. கூடியார் (§ 87), 'who are joined,' 1109. £ 19. . னும் 'though they unite,' 887. 'it combines not.' கூடா, in comp.='inconsistent, feigned.' கூடாவொழுக்கம் 'indecorum,' Ch. xxvIII. கூடா நட்பு 'feigned friendship,' Ch. LXXXIII., Nal. 231-40. With து இல் திருத்து முர் meeting,' 394. With கை: கைகும் 'it is possible, 269, 284. [Comp. Nannil, 176.] கூடு 'a cage,' 122.

கூம்பு, கூப்பு (§ 62, 160, j.),
'contract (oneself), shut up;
bring together, fold.' கைகப்பி
'having clasped, folded the hands,' 260. கூம்பல் 'contracting, folding up, as a flower,'
425. கூம்பும்பருவம் 'when it is the season for holding in,'
490, Nâl. 215.

கூர், கூரும் 'sharp.' (See அர்.) கூரியது 'what is sharp, effective,' 759. கூர்ங்=கூரும் 'sharp,' 599. கூர்மை, கூர்மையர் 'sharp, clever people,' 997. (§ 57) in compounds: this is common with அன்பு, &c., but only once in குறன்: வறங் கூர்ந்து 'having failed to yield rain,' 1010.

கூரி 'wages, reward,' 619.

கூழ். 1. 'Provisions; boiled rice,' 64, 381. கூழ்த்தத 'provisioned,' 745, Nâl. 1, 2. 2. 'Wealth,' 554. 3. '(Growing) grain,' 550.

கூ. இ. 1. (§ 62) 'Say, announce.'
[Comp. Gr. கூற் and காறப்சைய.]
கூறல், 100, 638, 1236. இனிய வைகூறல், Ch. x. கூ.ற, 186. கூறும், 183. கூ.றவான், 186. கூறி, 183, 980. கூ.றின், 22, 933. கூ.முமை, 701, 704; 'non detrahere' (B.). புறங்க முடை, Ch. xix. கூருன், 181. [Comp. மீக்க றம் 'extol,' 386.] 2. 'ட் division,' 950. கூற்ற 'it is of four parts' (= கூற்றது). கூற் ற 'what is destined, death' (= கூற்றது), '326, 765, 1050, 1083. கூற்றம்= கூற்று, 269, 894, 1085, Nâl. 7.

கூன் 'bent.' கூன்கையர் 'men with fists doubled,' 1077.

கெடு. 1. 'Destruction '= கெடிவு, Сво, 117. 2. (§ 68) 'Perish. கெடு நீரார் 'those doomed to destruction' (வி. தொ.), 605. கெடல், 612, 856, 893. கெடு தல், 208. கெட, 359, 360, 1266. GaGa 'let him perish,' 1062. கெடுவல் 'I shall perish,' 116. கெடின், 369, 854. கெடும், 109, 134, 166, 176, 283, 360, 435, 437, 448, 466, 474, 479, 180, 548, 553, 563-69, 601, 622, 763, 1028, 1056, 1069, 1203. கெட்ர, 809. கெட்டான், 967. ்கெட்டார், 15, 539, 1293. 3. (§ 64) 'Destroy.' கெடுப்பது, கெடுக்கும், 447, 937, 1043. கெடுப்பார், 448. கெடுத்து, 938. கேடு (opp. to ஆக்கம், பெருக் கம், நத்தம்), 'destruction,' 32, 115, 165, 169, 204, 220, 235, 307, 400, 478, 642, 700, 73:, 736, 791, 796. அருங்கேடன், 210 [comp. 732].

கழு, கெழுவு. 1. 'Intimacy.'
[Comp. கிழ, கேண்மை.] With தகை and தகைமை 'intimacy,'
700, 802, 803, 804, 807. 2. (§ 62)
'Be intimate, blessed.' கெழிஇ for கெழுவி (see அளபெடை)=
'showing friendship,' 820; for கெழுவிய 'intimate,' 806. கெழிஇயலர் 'are unblest,' 1194.

கேடு. See கெடு.

கேணி 'a well,' 396. [S. khan, khûr:.]

கேன். 1. 'Lover,' 1222 [comp. இத. கெழு]; 'intimate triend,' 808, 882. Pl. கேளிர், 187,615, 1267. கேண்மை, 106, 441, 519, 709, 782, 792, 797, 799, 800, 807, 811, 812, 815, 818, 822, 839. 2. (§ 70) 'Hear, ask.' கேட்டல், 65. கேட்டு, 1101. கேட்ட, 69, 1076. கேட்டார், 643. கேட்க, 41., 416, 587, 695. கேட்பர், 607. கேட்கும், 648. கேட்பர், 607. கேட்கும், 648. கேட்பி இயம், 418, 423, 697. கேளாது, 804, 893. கேளாத் 66. கேள்வி 'hearing, receiving instruction,' Ch. KLII., 413, 417, 418, 419.

கை. 1. 'Hand' [? con. with செய்=செய்], 64, 260. 307, 727, 788, 828, 838, 879, 894, 935 (='business'), 1021, 1036, 1077, 1157, 1238. 2. 'Measure,' 567, 1271. 3. 'Propriety,' 832, 925. கைவ்டு 'forsake' (see விடு), 799, 928, 1245. கையறி 'be sensible, skilful' (see அறி), 836, 925. கைப்பொருள் 'wealth,' 178, 371. கையாறு 'affliction,' 627. கைக்கு 'wealth,' 593, 758. கைக்கு 'wealth,' 593, 758. கைக்கு 'work with 'one's hands,' 1035. கைகை மீ 'be possible,' 268, 484. கைப்பாறு 'equivalent,' 211, 1183. கைக்கு மீ 'hand-javelin,' 774.

கைப்ப (=கசப்ப), 'so as to be bitter to,' 389. [கை, கச.]

கொக்கு 'heron,' 490.

கொடி அ' 'jaw,' 1077.

கொடிது. See கொடு.

'பொடு. 1. கொடும், கொடிய, [Comp. கடி.] கொடும், 'cruel.' கொடிய, 1169. டுங்கோன்மை 'tyranny,' Ch. LVI. கொடுமை 'cruelty,' 1169, கொடிது, 279, 551. கொடியர், 550, 1169, 1217, 1235, 1236, 1237. 2. (§ 64), 'give.' Comp. Garen, of which it seems to be a causal = கொள் + த; the verbs are correlative.] கொடுக் தல், 525, 725. கொடுத்து, 925. கொடுத்தும் 'though you pay a price for it,' 703, 794, 867. கொடுக்கும், 924. [Comp. புறம், q.v.]. கொடுப்பது, 166, 1005. கொடை 'a gift,' 390. தொடை யான், 526.

கொட்பு 'a reverse of fortune,' 789. [? கொள்.]

கொண்கன் 'a husband,' 1186, 1265, 1266, 1283, 1285. [கொள்; but comp. கொழு.]

கொழு-கன் 'a husband,' 55. [Comp. கொண்கன், and கேள்.] கொம்பர் (=கொம்பு), 'branch,'

476. கொல். 1. A particle: interrogative, nonne? 189, 228, 1220, 930, 1157, 1197; num? 263, 1203, 1204, 1205, 1207, 932, 1307, 1103; with बिलं, 2, 70, 1225; என்னே, 188; and ஓ, 211, 318; with எவன், 1225, 345, and ஓ, 1171, 99; with wrs, 1211; with எவன் and மன், 1207, 1165 ; with g, 1081, 1328, 1048, 1004, 340, 1029, 1070. In an enumeration = 'whether . . . or . . .' கொல் . . . கொல்லோ . . கொல், 1081. 2. (§ 70), 'Kill.' கொல் (டி. தொ.), 'murderous,' ்கொல்க 'destroy,' 879. கொல்ல 'crush,' 1078. கொல் லா, 984. கொல்லான், 260. கொல்லாமை, Ch. xxxIII. 321-326, 254. கொல்லும் 'hurt, kill,' 304, 305, 532, 879, 1228. கொன்ற, 110. கொன்றுர், fig. 'murderers of,' 110. கொன்று (அறி) = 'rejecting,' 638; 'by murder,' 328; 'cut,' 1030. கொன்றன்ன 'as though one committed murder,' 109. கொன் ருங்கு 'as (it) has destroyed,' கொன்றது 'what has 532. crushed,' 1048. கொல்வி 'murderer' (personification), 306. கொலே 'killing,' 325, 329, 550, கொலேக்களம் 'battle-551. field,' 1224. கொற்றும் 'victory, 583. கோறல் for கெ வுதல் (so சேறல்=செல்லுதல்), 254, 321.

கொள் (§ 56, III.), 'take, ம்டீept, buy, approve.' [Comp. கொடி.] கொள் (கொண், வி. தொ, 1223, 1029. கொள்க, 161, 875. கொ 1. 'Obtain, take, receive, esteem, buy,' 134, 222, 2; 9, 443, 450, 504, 530, 677, 702, 703, 714, 724, 743, 794, 795, 867, 925, 986, 401, 720. 2. 'Middle voice' (§ 106, 259), 442, 445, கோடல் 588, 633, 679, 1026. (=கொள்ளுதல்; comp. சேறல், : கோறல்), 646, 678, Ch. xLv., Nâl. 101. கொ(ன்)ன, 583, 1244, 609. கொள்ளும், 1092. கோள் கேம், 976. கொளின், 630, 836, 939. கொளினும், 872. கொள் ளாது, 256, 470, 627, 1016. கொள்ளாதான், 792. ளாத, 470, 699. கொள்ளா, கொள்ளார் 'they 1195, 1064. accept not, 404. கொளற்க, 798, 827, 872. கொண்டு 'being master of,' 974, 22, 326, 1082, 1095 (see குறி), 603, 775, 831, With a 845, 921, 1146, 551. noun='by means of': as sign of 4th case. கொண்டனள் கொண்ட, 'she took,' 1315. கொண்டவன், 307. 659, 745. கொண்டார், 551, 253, 1183, 1195, 1205. தற்கொண்டான் 'her husband,' 51, 56. [Comp. கொண்கன.] கொள்வர், 104, 433, 680. கொள்வார், 704, 813, 100g. கொள்வது (with மேல்), 262, 1055. கொள்வற்று, 1187 கொள்ப (== கொள்வதற்று). கொள்கை മങ്, 713, 981, 873. 'tenet, principle,' 899, 1019. கொட்க (= கொள்ள), 'so as to accept,' கொட்கின் (=கொள் ளின்), 'if (they) accept,' 663. Some say கொட்கு (§ 62), 'come to notice, whirl round.' (See கொட்பு.)

கோள் (=கொளல், கொள்கை). 1. 'Faculty of perception,' 9. 2. 'The taking,' 220, 780, 1059. 3. 'Accepted principle of action,' 311, 312, 646, 662. கொளிஇ (மேல்), for கொளுவி, from கொளுவு (§ 62), a causal deriv. of கொள்='cause to ob-

tain,' with other uses; 'giving falsehood the predominance,' 938. [Comp. 836, 845.]

N.B.—சொள் (§ 106) is used in குறன் (1) as a verb; (2) as auxiliary (§ 259); (3) with Louns it forms verbs: thus, காதற் கொள்='love'; (4) compounded with மேல் (q.v.), 'undertake, prevail'; (5) கொண்டு, as sign of 3rd case = 'by means of' (§ 239).

கோடி [S.], 'ten millions, crore,'
337, 377, 639, 816, 817, 954,
1005, 1061; 'the point of anything' [S. कोटि]. 1, 10,000,000.
2. 'A corner, nook.' அதனேர்
கோடி நீனம் நந்த கோடி காதம்
'the length of one of its recesses
was an infinitude of millions of
Kádams.'

சோடு. 1. 'Crookedness; a curve,' 279; 'tusk' (கோட்டது 'it is tusked'); 'branch,' கோட்டது 'it is tusked'); 'branch,' கோட்டது 'it is tusked'); 'branch,' தோட்டது 'it is tusked'); 'branch,' 523, Nâl. 215.
2. (v. § 62), 'bend, swerve, deflect, become unjust.' கோடி, 554, 559. கோடா, 1086. கோடாது, 520, 115, 118. கோட்டம் 'perversion,' 119. கோடுகொடேறும் 'my bosom swells with joy.' [Prob. an imitative word, § 273.]

கோல் 'staff, rod, pencil, sceptre,'
118, 542-46, 552, 554, 558, 710,
796, 1285, 390. ஊற்றுக்கொல்,
415. கோன்மை 'sway of the sceptre.' செங்கோன்மை, Uh.
Lv., 'just rule,' 556. கொடுங்கோன்மை, Ch. Lvi., 'tyranny.'
கடுங்கோல், 570. செங்கோல்,
390. வெங்கோலன், 563.

கோட்டி [S. goshti], 'assembly' [அவை], 401, 720; (with கொள எல்) 'holding a conference with learned men.'

கோ*மான்* [S.], 'king,' 25.

தௌவை 'scandalous report.' [அலர்.] See கவ்கைவ, 1143-48, 1150. சகடக்கால் 'a bandy-wheel,' Nul. 2. [Comp. சாகாடு.]

சமன் 'level,' 118. சமன்செய்த 'adjusting itself.'

Forio 'evil,' 660, 956. [S. chhala.]

#π (§ 58), 'die.' [Comp. இற. മിണ്. சாக்காடு 'death' [? 'the death-wilderness,' by met. for 'death'], 235, 339, 780. சாப்புல்லல் 'a deadly embrace,' (See புல்லு.) • சாம் சாதல், (= சாகும்), 397, 792. ் சாவார், 723, 183, 230, 1124. 779. die, 780. சாகிற்பின் 'if (they) [சாகு+இன்+பின் 'If . . . die—then.' § 95.] 'Ambrosia,' **வ**ாமருந்*து* [*சா*வாமைக்குக் காரணமாகிய செத்தார், 214, 926, மருந்து. 1001.

சாகாடு 'a wagon,' 475. [Comp. சகட.]

சாய் (§ 57), 'lean, fall.' [Comp. சோர்.] சாய 'while they are defeated,' 749. கண்சாய்பவர் 'tnose whose eyes incline,' 927. எதிர்சாய் 'oppose, resist,' 855, 858. சாயல் 'beauty,' 1183.

சார் (§ 57), 'draw near to, be joined with.' [Comp. சேர், சாய், whose meanings it combines.] பின்சார 'afterwards.' சாரா (சாராமல் and சாராத), 'void of,' 194, 815, 1047. சார் தார (சாரா), 'approaches not.' (See தரு.) சார்தரும் 'clinging to,' 359. சார்தரும் 'clinging to,' 359. சார்தரும் 'what one clings to, leans on: a support,' 76, 359, 449, 900. சார்வு, 15.

சால (§ 170). சால 'to be full'; adv. 'very much, abundantly,' 475, 770, 1037, 1233. சாலும் (with கரி) 'sufficient witness,' 25, 1060. சான்ற 'full of, filling' 56, 581, 1001. சான் முண்டை [சால்+ஆள்: fulness of good and active exercise of it], 'real, perfect excellence,' Ch. xcix., 981, 989, 990. சான் இருர், சான்றவர் 'the excellent,' 69, 115, 118, 148, 197, 299, 328, 458, 656, 657, 802, 840, 922, 923, 982, 985, 990, 1014, 1078. சால்பு 'complete excellence,' 105, 983-88, 956, 1013, 1064.

சாற்று (§ 62), சாற்றுவேன் 'I shall declare,' 1212.

கிகை 'a course of food,' Nâl. 1. 18. Explained by the Com. ஒருபிடிசோது, கவளம் (in S. सिक्षाः siktha).

சிதை (§ 57, 62), 'perish, destroy.' [S. chhida and இத்டு.] சிதை-யாமல் 'without injury to,' 578. சிதை-க்கல்லாதார் 'those who caunot frustrate,' 880. [For form comp. 26, 863, 427 (1139), 219.] சிதை-வு 'ruin,' 112, 597.

செமிழ் (§ 64), from noun='box, casket.' செமிழ்த்தற்று 'like as if one caught,' 274.

சில, சிலர் 'few things or persons,' 649, 270, 1289. [Comp. சிறு.]

சினிகை 'a litter,' 37.

சிவல் 'a partridge.'
சிற (§ 66), 'be distinguished.'
[Comp. S. shri; சிர்.] சிறந்த,
531, 900. சிறந்தான், 515.
சிறப்பு 'anything distinguished;
distinction, glory,' 18, 31, 58, 74,
75, 311, 358, 590, 630, 972, 977,
1012, 1208. சிறப்பின், 961.
வான்சிறப்பு, Ch. 11. காதற்சி
றப்புரைத்தல், Ch. cx111.

சிறக்கணித்தல். See சிறை.

சிறை 'fort, custody, defence,' 57, 499, 569.

சிற, சின், சிறிய, சிற 'little.'
[Comp. சில, சுருக்கம்.] சிற, 64,
498, 744, 1092, 870, 1010, 1322.
சிறுமை, 98, 431, 451, 505, 769,
934, 978-80. சிறுமைத்த 'it
is a little one,' 889; 'an\*thing
mean, servile.' சிற்றினம்'low
association,' 451. சிற்றினஞ்சே

ராமை, Ch. xlvi. செற்றின்பம் 'sensual delight,' 173. செறிது 'a little thing,' 102, 412, 1075, 1301, 1302. சிறிய 'little,' 963. சீறிய(ா)ர், சிறியவர், 26, 680, 815, 976. சிறகு (§ 62), 'grow சிறுகும் ' will dwindle,' small. 568. சிறகுவ (Intro. p. xxii.), things which will degrade. சிறக்கணி (§ 64), 'wink, make the eye small. சிறக்கணித்தாள், 1095.

சினம் 'anger,' 301–10, 431, 568. [வெகுளி,கதம்.] சினத்தான் 'a wrathful person,' 866, Nâl. 61–70. சிண் (§ 64), 'bud.' [S. jan.] சிணப்பது 'what is produced,'

1203.

- சிர் [S. sri], 'prosperity, glory, worth.' See திரு, which is another form of the same Sanskrit word, 499, 778, 934, 962, 1010. [Comp. சிற.] சிரல்ல 'ignoble things,' 962. சிரார் 'worthy persons,' 900. சிரல்லவர் 'worthless persons,' 977. சிர் தாக்கு (§ 62), 'weigh,' 118, 813. சிர்மை 'glory,' 123, 195. சிர் (§ 62), சிரினும் 'flourish,' 962; சிரு (§ 64), சிர்த்தவிடத்தும் 'when things are favourable,' 490.
- சீ*று* 'be angry.' [Comp. செற.] சீறின் (§ 62), 899. (So செறின், 900.)

சுடரு (§ 62), 'shine.' [Comp. சு.இ.] சுடரும், 267.

- சு (§ 68), 'burn.' சுட, 896. சுடச்சுட 'as it hotly burns,' 267. சுடச்சுடரும், 267. சுட்ட, 129. சுமெ 'it will burn, destroy, torture,' 293, 306, 799, 1019, 1207. சுடின், சுடல், 1159.
- சுதை 'lime,' 714. [்ுmp. சுண் ணம்.]
- சும் (§ 6). சமக்க 'endure, bear,' 488. [Comp. பொறு; S. ksham.]
- சுருக்கம், சுருக்கத்த 'in adversity,' 963. [செற்.]

- சுரும்பு 'a beetle,' Nâl. 122.
- சுவை 'taste,' 27, 253, 420, Nâl. ா.
- சுழலு (§ 56, III.), 'whirl.' சுழ னும் 'which will reach far and wide,' 777. சுழன்றும் 'th ough it wander,' 1031.
- சுற்று (§ 62), 'surround.' [Comp. சூழ், சுழலு.] சுற்றும் 'will surround,' 1025. சுற்றும் 'those who are around, kindred, dependants,' 166, 451, 522, 524, 529, 584, 1025. சுற்றந்துரால், Ch. Liii. சுற்றத்தார் 'kindred,' 521.
- சூது 'gambling,' Ch. xciv. 931– 940. [S. dyutam.] சூதர், 932.
- **委**炉 (§ 57), lit. surround: ponder, contrive.' [சூற்று.] சூழும், 204, 324. சூழ், 176. சூழின், 204. சூழினும் 'though you devise,' 380. சூழற்க you devise, 380. 'compass not!' 204. சூழ்**ந்தை** 445 451, 461. சூழ்ந்தும், 640. சூழ்வான், சூழ்ந்தவன், 204 325, 445, 1294. (#. ja ja 'what must be pondered,' 1276. சூழாது, 465, 554. சூழாமல், 1024. சூழ்ச்சி 'circumspection, deliberation,' 671.
- சூடு (§ 62), 'put on, as a wreath.' சூடினும் 'if (I) put on,' 1313. சூடினீர் 'have you put on,' 1313. [Comp. ஆம்.]
- செ, செம், சே (see செய்). [Cp. அர்.] செம் 'right, kind.y, true,' 91, 358, 390, 556, 1092, Ch. Lv. செங்கோன்மை 'just government.' செந்தண்டை, ும், இன்பம், 'equity.' செப்பம் [செம்+பம், 30. தன்பம், செவ்வி 'opportunity, fitting time, 130, 565, 1289. [ Pulchritudo ' (B.), 130, see Notes.] செவ்விது 'it is செவ்வியான் straight.' 279. 'the right-minded man,' 169. Co 'beautiful,' 1110.
- செகு (§ 64). செகுத்த 'destroy,' 259.

செற, § 64), 'suppress,' 1318. செருஅஅய் (==செறுவாய்) 'thou wilt fill up,' 1200.

Св. See Ов.

Gerin 'afar off,' 869, 1231, 1269. சேட் (§ 60, as தீர்), 'draw near to, be intimately related to' [##i, செறி], 5 (வி. தொ. III. Gr. 153; opp. £ ir). So சேர்ந்த, 492, 910 (with 243, ஆம் 🕂 சேர்ந்து). சேர்ந்த, 694. சேர்ந்து, 691. *புன்னறைச்* சேர்ந்தொழுகல், 691. சேரின், 498. சேர்வது, சேரும், 179. சேர்ந்தார், 3, 4, 7, 8, 731. சேராது, 734. 306. சேரா, 5. சேராதார், 10. சேராமை, Ch. XLVI.

சேறல. See செல்.

சொரி (§ 57), 'sprinkle, scatter.' S. sru.

சொல். 1. 'Word, talk, speech' [**2.601**], 65, 97, 127, 819, 825, 826; 'a saying,' 70, 184, 200, 196, 198, 387, 642-46, 717, 721, 1046, 1096, 1097, 402, 607, 1147, 1154, 589, Nal. 311. 2. Fame, (good) report, 56, 1024, 453. வாய்ச்சொல், 91, 415, 959, 1100. இன்சொல், 387, 911, 91–99, 525, 1198, 35, 564, 953. புன்சொல், வன்சொல், 99. செவிச் சொல், 694. தீச்சொல், 128. பயனில்சொல், 196 (198). பண் பில்சொல், 194. இன்ஞச்சொல், 160, 159. கடுஞ்சொல்லன், 386, 566. மழிலேச்சொல்,66. சொற் கோட்டம்,119. சொல்வணக்கம், சொல்வன்மை, Ch. Lxv., 827. 647, 682. சொல்லாட, 1070, 405, 818. சொல்லேருழவர், சொல்லான், சொல்லன், சொல்லு (§ 70), 'speak.' 872. 635. [உரை, கூறு, கிளவு.] சொல் வுதல், 648, 664. சொ(ல்)வல், 139, 192, 291, 634, 647, 696, 713, சொ(வ்)வ, 649, 1078. 718. சொல்லுக், 195, 200, 644, 645, 711, 712. சொல்லி, 187, 424, 646, 685, 686, 697, 724, 795, 1280, Nal. 312. சொல்லிய,664. |

சொல்லின், 96, 195, 200, 711, சொல்**வி**னும், 184, 197, 826, 1046, 1096. சொல்லந்க, 184, 200, 719. சொல்<u>ல</u>ுவ 'things that will speak,' 1232. சொல்துவான், 191, 719, 722. சொல்லும், 160, 185, 193, Neg. சொல்லாயோ (?), 1241. சொல் சொல்லாது, லா, 697, 984. சொல்லான்(ர்), 198, 199, 403. 417, 635. சொல்லாதார், 728, 730. சொல்லாமை, Ch. xx., சொற்று = சொல்லினது, 197. Nal. 313, 'belonging to words.' சோகா (§ 62), சோகாப்பர் 'they

will suffer anguish,' 127. [S. çoka.]

சோர் (§ 57), 'fail, faint, forget.' சோரும், 847, 1234. சோர. சோநா, சோநார் (with வாய்), 'trip with the tongue,' 689, 721. சோர்வு 'oblivion, forgetfulness; segnitia,' 56, 405, 531, 586, 642, 647, 930, 1044, 1046. [Comp. பொச்சா.]

ஞ

ஞாட்பு 'battle-field,' 1088.

ஞாலம் 'the pendant globe of earth' (with epithets, always varied: மாயிரு, வியன், ஈர்ங் **வளிவழங்குமல்**லன் கண்டா, மா), 102, 141, 245, 484, 485, 557, 648, 999, 1016, 1058.

ரைனம் [S.] 'wisdom.' Not in K.; Nâl. 311.

*ஞான அ* (= நாள்), 'a day' (= 'a revolution'; see நாலு, ஞா லு.) [Comp. அன்று.] Only in phrase எஞ்ஞான்றும் (=என் றும்), 'all the days, always,' 44, 145, 317, 361, 439, 582, 635, 697, 701, 864, 870, 886, 903, 905, 910, 921, 926, 927, Nal. 174. (See 61.)

**5** 

தகர் 'ram,' 486.

56, II, 117, 118), 'be fit, right.' Used often in compounds of which a verbal root is the first member: செய், கோன், and others. தக 'fitly,' 391. #கை 'fitness, excellence, beauty, appropriate quality'; 'conditio (B.), 916, 1182. விழைத்கை, 804. பெண்டகை, 1084. கெழு **தகை,** 804. பெருந்தகை(யான்), 217, 968. நலத்தகை, 1305. புலத்தகை, 1305. படைத்தகை, 768. அடற்றகை, 768. தகைய ணங்குறுத்தல், Ch. cix., pain arising from the beauty of the princess.' தகைமாண்ட, 897. தகைசான்ற, 56. தகைத்து 'it passesses the quality of, 125, 486, 1064, Nâl. 101, 211. ய, 643, 418. தகைமை (=த கை), 874, 613. தகைமையவர், பெருந்தகைமை, 1255. கெழுதகைமை, 700, 802, 803, 808. தகுதி ' justice, integrity,' 111, 158. தகவு 'worth,' 114. ### (§157), 51, 54, 466, 580, 805, 993, 1288. தக்காங்கு, 561. தக்கது, 220, 466, 663, 686, 732, 780, 1018, 1137, 1173. சக்கார், 114, 212, 446, 731, 897, 1006, 1051. தக்கோள், 51. தக்கனன், 1316.

தங்கு (§ 62), 'abide, remain.' தங்கும், 389. தங்குதல், 671. தங்கி, 472. தங்கிற்று, 613, 874. தங்கின், 608. தங்கியான், 117. தங்கா, 19.

தஞ்சம் 'utterly,' 863, 1300.

த டி (§ 57), தடிந்த ' diminishing,'

தண (§ 56, I., .66), 'separate.' [தண்.] தணந்தமை 'separation,' 1233, 1277.

தணி 'abate.' தணிக்கும் (§ 64), 'will alleviate.' [தண், com. meanings of ஆறு, had and cool.] சண் 'cool; low,' 1239. தண்ணம் 'coolness,' 30, 1277. [Perhaps தண்+அம்='the prince of the shore of the cool sea.'] தண் ணென்னும் 'will become cold,' 1104. (See என்.) தண்பதம் 'low condition,' 548.

தண்டு (§ 62), 'be relieved.' [தண்.] தண்டாதோய் 'remediless suffering,' 1171.

தண்டம் [S.], ' punishment,' 567.

தக்கை 'father,' 67, 70, Nâl. 197. [தம்; the only words for father in K.]

தப்பு (§ 62), 'fail.' [Comp. தவு, தவறு.] தப்பா 'unfailing,' 217; 'omnibus obvia' (B.).

தம், தமியன். See under தான். தரு. See தா.

தருக்கு (§ 62), தருக்கி 'exulting in,' 935.

தலே. 1. 'Head,' 9, 16, 488, 964. 2. 'What is chief,' 43, 47, 57, 151, 203, 295, 317, 322, 325, 411, 444, 579, 657, 687, 736, 761, 770, ஒருதலே, இருதலே 814, 1031. 'one side, both sides,' 1196. ஒரு தலையா 'decidedly, absolutely,' 119, 357, 634. \_ தஃ மக் கள் 'leaders,' 770, Nâl. 216. த‰க்கூடு 'assemble, join,' 394. து இச்செல்லு 'not that it may not make head,' 561. தஃப்படு 'attain to, gain, practise,' 88, 269, 348, 356, 1289. தவேவரு 'attack,' 767. த‰ப்பெய் 'assemble, 405. தஃப்பிரி 'separate,' 97, 258, 810, 955. Here த‰= சலம்=' place.

தவம் [S. tapas], 'austerity, penance,' Ch. xxIII., 19, 261-66, 274, 295, 8.2. [தோன்பு.]

. தவறு 'fault, slip' [தவு], 469, 1154, 1286, 1321, 1325. [Comp. தப்ட,]

தவு (§ 62), தவாஅ 'unfailing,' 361, 367. தவாது 'not failing, ceasing,' 368. தவல் 'failure, cessation,' 853, 856. தவ்வென் னும் 'it will fail.' (See என்.) தவ்வு = தவுவு 'failure.'

தவ்வை (from தவு), the goddess of misfortune': elder sister of good fortune, முதேவி.

தழிவு (§ 62), 'embrace.' தழி இயது = தழுகியது 'what it has embraced,' 425. தழிஇ = தழுகி 'embracing, loving,' 544, Nâl. 213. சுற்றந்தழால் (= தழுவு தல்) 'love of kindred and dependants,' Ch. LIII., Nâl. 201–10. தழிஇயற்று 'is as the embracing,' 913. (See அற்று.)

களார் (§ 57), 'stagger.' நில்த னார்ந்தற்று 'is like losing one's footing,' 716.

தளிர் (§ 64), 'shoot, bud.' தளிர்ப்ப 'so as to spring forth,' 1106. தளிர்த்தற்று 'as though it budded,' 78.

கள்ளு (§ 62), 'fail.' [Not used in K. in its com. sense of 'push.'] தன்னும் 'it will fail,' 290. தன் னினும் 'though it fail,' 596. தன்னாமை 'non-failure, success,' 596. தன்னா 'unfailing,' 731. தன்னாது 'it fails not,' 290.

தலு (§ 68), 'bind.' மடி தற்று 'having girt up the loins,' 1023. தறுகண் 'undaunted bravery,' 773. (See கண்.)

தன், தற. See தான்.

தனி. See தான்.

தன்மை 'quality,' 767, 1144. (See தான்.) தன்மைத்து, 355. தன்மையான், 511. தன்மை யவர், 855.

தந்தான் 'she caused,' 1135. தால், 131, 859, 1214. தரினும், 113. தருவத, 546, 839, 934. தருுார், 256. With சார் for சாரா we find சார்தார; for சாரும், சார்தரும், 359; with இதுமு, 1273; with படர், 1229.

தாக்கு (§ 64). தாக்க 'to strike against,' 1068. தாக்கற்கு 'for an assault,' 486. தாக்கணங்கு 'an attack,' 599. தாக்கணங்கு 'the goddess that attacks: Lakshmi.'

தாங்கு (§ 64), 'support.' [பொ று, சுட.] தாங்கும் 'which will uphold, bear, sustain,' 151, 767. தாங்கி 'bearing,' 733, 767. தாங்காது, 990.

காமமை [S.], 'lotus.' [மரை.] தாமரையிஞன் 'she of the lotus : Lakshmi,' 617. தாமரைக்கண் ணன் 'the lotus-eyed one : Prahmâ,' 1103.

தாய் [தாளு, 'a mother,' 69, 1047, Nâl. 15, 101. [அன்னே.]

#ππ 'van of an army,' 767; 'equitatus' (B.).

தான் 'army,' 76, 77, 78, 770,

தாவு 'wasting,' 853; (§ 64), தாஅயதா தாவினது 'which has passed, stepped over,' 610.

தாழ் 'a bolt,' 71, 1251 [தான்]; (§ 57), 'become low.' தாழாத 'unfailing,' 620, 1024. தாழ்ந்த 'in subjection to,' 903. தாழ்வு 'depression,' 117,731. தாழ்ச்சி 'neglect of duty,' 671.

தாள். 1. 'Foot': அடி, 7, 8, 9 [comp. தாழ்]. 2. 'Effort,' 212, 1065 [முயற்சி]. தாளாண்மை 'persevering effort,' 613, 617, Nâl. 191-200.

தானம் [S. dâna], 'gift,' 19, 295; with தவம். [Comp. ஈகை.]

தான் 'self.' Sing.—(i.) தான், 11, 17, 43, 82, 206, 209, 250, 251, 272, 424, 446, 451, 305, 318, 327, 380, 548, 540, 707, 792, 785, 515, 834, 835, 847, 848, 849, 862, 875, 974, 977, 980, 1006, 1023, 1024, 1026, 1060, 1094, 1102, 1215, 1290, 268, 1202. (ii.) தன்னோ 'oneself,' 206, 209, 250, 305, 316, 974, 293, 1319, 439, 474, 978. (iii.) தனக்கு 'to —self,' 7, 847. (iv.) தன்னின் than oneself, 250, 603 (with உம்). (v.) தன் 'its, her, one's own,' 17, 251, 69, 272, 318, 327, 387, 373, 161, 186, 116, 1102, 838, 268, 875, 630, 436, 535, 293, 244, 471, 608, 615. (vi.) sassim in regard to oneself,' 794. PLUR.—(i.) தாம், 989, 1173, 1191, 1194, 1195, 158, 539, 319, 1103, 1076, 399, 1325, 1171, 1176, 1140, 1150, 843, 1169, (ii.) தம்மை. 229, 646, 658. 843, 151, 1312, 1303, 237. (iii.) தம்மொடு, 470. (iv.) தமக் கு, 72, 319. (v.) தம்மிலிருந்து, தம்மின் 'than them-1107. selves, 68, 444. (vi.) sin 'their own,' 63, 64, 66, 68, 1024, 595, 107, 237, 1191, 916, 158, 473, 539, 1015, 1051, 1205, 315, 584. தந்தம் 'each one's,' 63. தத்தம், 505. தமது 'what is their own,' 1107. தாமுடைய, 1299, 1300. (vii.) தம்வயின், 846.

தன் (தற்), for தன்னே, &c., in comp., 878, 883, 529, 1009, 51, 56, 157, 741, Nûl. 101. தமர் 'one's own people,' 1300, 529, 881, 837, 814, 443, 444, 1027. தம் 'one's own (fate),' 376, 120. தமியன் 'one by himself, alone,' 873. தமியன் 'a female alone,' 1007. தமியள் 'a female alone,' 1007. தமியர், 229. தனியே 'alone,' 1296. தனியம் 'loneliness,' 814. தனிப்படர்மிகுதி, Ch. cxx. 'The excess of solitary grief.' தனித்து 'alone,' 338.

குகும் (§ 57), 'gleam.' இகழ்வு 'what gleams.' இகழ்தரும் 'which gleams.' (See தரு.)

திங்கள் 'the moon,' 1146. [Соъър. திகர்.]

திண் (தட்), 'strength.' தண்மை 'strength,' 54, 743, 988 திண் ணியர் 'men of strength,' 666. தட்பம் 'strength, firmness,' 661, 665, 670. வினத்திட்பம் 'strength in action,' Ch. LxvII. தடன் 'firmness,' 910.

கிரி (§ 57), 'turn, change.' முகந் திரிந்த 'with changed countenance,' 90. கிரிந்தற்ற. 'as when it changes,' 452, 1000. [அற்ற.] நிலேயிற்றிரியாது 'remaining fixed,' 124, Nûl. 212.

பர் [S. cri], 'prosperity, wealth, goldess of fortune,' 168, 179, 215, 374, 408, 482, 519, 568, 616, 920, 1072. [Comp. சிர்.] நிருதுதல் an epithet of a woman: 'one on whose brow Lakshmi sits,' 1011, 1123.

திறம், திறன் 'worth, ability, method, opportunity,' 157 ('aequitas, bouitas,' B.), 179, 186 ('quod majus est,' B.), 441, 501, 635, 644, 754, 1184, 1298. திறப்பாடு. See படு. பகைத் திறந்தெளிதல், Ch. LXXXVIII.

தின் 'millet' (with துண, and opposed to பண), 104, 144, 433, 1282, Nâl. 105.

தின் (§ 56, III.), 'eat.' தினல் 'eating,' 254, 256. தின்னும், 1244. தினிய (= தின்ன), 1296. தின்பவர் 'eaters,' 252, Nâl. 211. இண்டு (§ 62), 'touch.' [Comp. [தொடு.] தீண்டல் 'the touching,' 65, 227, 1106. தீண்டா

(§ 110), 'infect not.'

I. 'Evil.' Its opp. is நல். ളീ കിയും, 201, 20y, 210. த் வினே யச்சம், Ch. xxI., Nal. 121-30. இதட்பு, Ch. LXXXII. தீது, 302, 182, 190, 671, 192, 222, 282, ള്ധതമ, ള്ധ, 422, 531, 754. 202, 203, 205, 208, 375, 139, 302, 303, 62. தீப்பால, 206, Nâl. 223. தீச்சொல், 128. தீவாழ்க் தியொழுக்கம், 138. கை, 330. தீயினம், 46o. தீப்பிணி, 227. திங்ரு 'evil,' 827. தீமை 'evil, 984, 1000, 143, 291, 511. ை அத்து, 450.

II. 'Fire,' 129, 202, 1159, 1260, 1104, 929, Nûl. 224, 225. தியச்சம் 'a smouldering fire,' 674. தீக்காய்வார் 'those who warm themselves at a fire,' 691. தீயுலி 'hell,' 168. தீயளவு 'the digestive power,' 947.

8" (§ 57, 64), 'free from, be freed from.' *தூ*ர் (opp. to சேர், 5.), 'free from,' 6, Nal. ... £ r 'absolutely—so as to be free from, 348. தீரா 'that passes not away,' 1201, 508, 510. தீர்த்தல் 'relieve thou,' 226. இர்ந்தார் 'men who have failed of, failed to do,' 612, 170. தீர்ந்தன்று (தீர்ந்தது), 'has abandoned,' 612. தீராமை — தீராமல் 'so that it fails not,' 482. தீர்ப் பான் 'the remover of disease,' தீர்வாட் 'we shall get rid of,' 1063. தீர்க்கும் 'which will remove,' 1241, 1275. தீர்ந்த (as rel. part. and verb. noun), 'freed from, things devoid of,' 199, 292.

து, verb. root, 'enjoy' (§ 62); sometimes written துப், and தவ்வு.

I. தப்பார் (§ 88), 'those who will enjoy food: eaters,' 12.

II. துவ்வான் (§ 110), 'he enjous not vigour,' 862; 'enjous not his wealth,' 1006. துவ்வாய் 'thou wilt not enjoy,' 1294. துவ்வாதவர் (§ 121), 'those who enjoy not affluence, the poor,' 42. துவ்வாமை (§ 154), 'non-enjoyment: poverty,' 94.

III. தப்பு (§ 190). 1. 'Food which is enjoyed,' 12. [தப்பாக்கி, தப்பாயத]. 2. 'Enjoyment,' 12. தப்பாய (உடுனிமையான) 'pleasant.' 3. 'Enjoyment of vigour; strength,' 862. இதை கப்பு 'stern strength,' 895. 4. 'Enmity; strength put forth against' (opp. to தட்பு), 1165. 5. 'Aid; strength exerted for,' 106.

IV. தப்புரவு. [For form comp. ஒப்புரவு. உரவு seems to strengthen the meaning.] 1. (as தப்பு, 1.), 1050. 2. (as தப்பு,

2.), 378. 3. (as தப்பு, 5.), 'aid; supplying their needs,' 263.

துஞ்சு (§ 62), 'sleep.' [Comp. தாயில், தாங்கு.] தாஞ்சல் 'slumbering,' 1049. தாஞ்சில் 'if it slumber,' 1212 தாஞ்சும, 1218. தாஞ்சா, 1179. தாஞ்சிரை 'slumberers,' 926.

துடை (§ 64), 'wipe.' தடைத்த 'having wiped away,' 615. த டைத்தவர், 107.

துணி (§ 57), 'decide.' தணிக 'decide thou,' 467. தணித் தபின் 'after having decided,' 467. தணிவு 'decision, conclusion,' 21, 533, 669, 671. த ணிவுடைமை 'decision of character,' 383, 688.

துணே. I. 'Assistance,' 471, 497, 651, 1299, 862, 875, 41, 42, 76, 132, 414, 242, 460, 635, 36, 51. துணேமைடி, 688.

II. 'Companion,' 1168, 1222, 1263, 1234. பெரியாரைத்து ணேக்கோடல், Ch. XLV. துண யார் 'companions, assistants,' 447. வாழ்க்கைத்துணேநலம், Ch. VI.

III. 'Similarity,' 310.

IV. 'அளவு,' 'until,' 156,433, 22,87,104,144,397,1282, Nal. 105,218.

தும்மு (§ 62), 'sneeze'; 'a snecze,'1318. தம்மல் 'sneezing,'1203, 1253. தம்மினீர், 1317. தம்மிஞர், 1312. தம் மிஞன், 1317.

தையர் 'sorrow,' 1135, 1165, 1275; தயாம், 792. [S. duh. Comp. அக்கம்.]

துயில் 'sleep,' 605, 1103. [Comp. தஞ்சு.] தயிற்ற (§ 62), 'lull to sleep,' 1168.

துய் (§ 64), 'enjoy, eat.' [Comp. த.] தய்த்தல் 'enjoyment,' 377. தய்க்க, 944. தயப்பது 'enjoyment,' 1005.

தாருவு (§ 62), 'seek for.' திரீ இயற்று (= தருவி), 'is like seeking for,' 929.

- து லே 'balance.' [S. tulá.] நூல யல்லார் 'those not one's equals,' 986.
- துவர (inf. of தவரு 'he harsh'), 'much,' 944, 1050.
- துளக்கு, துளங்கு (§ 62), 'move.' துளங்காது 'not wavering,' 668. துளக்கற்ற 'unwavering,' 609.
- துளி 'a drop of rain,' 16, 557.
- து  $\rho$  (§ 66), 'renounce (the world).'
  [Comp. தாரம்.] துறந்த, 342. துறந்தார், 22, 42, 159, 276, 310, 342, 348, 529, 586, 1188, 1250. தறப்பார், 378, 1017. துறவார், 276, 1017. துறக்க, 342. தறவற்க, 106. துறவு 'renunciation,' Ch. xxxv., Nûl. 51–60. நானு துறவுரைத்தல், Ch. cxiv. துறந்தமை, 1157. துறவாமை, 1050, Nûl. 226.
- துறைவன் 'Lord of the haven,' 1157, 1277. [துறை.]
- துனி 'anger, sorrow, pain, poverty, fear,' 769, 1010, 1223, 1294, 1306, 1322 [comp. துன்-பம்]; (§ 64) 'sulking,' 1290.
- துன்பம் 'affliction' [opp. இன் பம்; S. dur], 106, 267, 368, 369, 615, 628, 629, 940, 1045, 1052, 1223, 1299, 1307. அன்பு, with உற, 94.
- துன்னு (§ 62), 'approach.' தூன்னி, 194. துன்றை, 1250. துன்னியார் 'friends,' 188, 494. துன்னற்க, 209. துன்னுமை, 316, Nal. 226.
- தா. 1, 'Hostility,' 685. 2. 'A support' (தூண்), 455 ['forceps' (B.), but?]. 3. See தாய்.
- தூக்கு (§ 62), 'lift up, weigh.' தூங்கு (§ 62), 'hang down,' allow to be in suspense, protract.' தூக்கி 'weighing,' 471, 912. தூக்கார் 'they weigh not,' 103. தூக்கின் 'if you weigh,' 103. தூக்கின் 'which will weigh,' 118, 813. தூக்கம் 'sleep,' 608. தூங்கும் 'which

will hang, 1163. தாங்கி 'allowing to be deferred,' 672. தூங்காத 'not delaying,' 672. தூங்கற்க 'do without hesitation,' 672. தூங்குக 'do with slowness,' 672. தூங்காமை 'not delaying,' 383.

தூண் 'pillar,' 615, 983.

.து ண்டில் 'a fishing-hook,' 93 t.

5. [S.] 'a message, embassy,'
Ch. LXIX., 681, 682, 1211; 'an
ambassador,' 685, 686, 690,
1228.

தாற 'a stack.' வைத்தூற 'a stack of straw,' 435.

- தாய் = தா 'purity.' தூய்மை 'purity,' 159, 298, 364, 455, 688, 711. விணத்துய்மை, Ch. டிxvi. தூயார் 'pure ones,' 456, Nâl. 41-50.
- தூவு (§ 62), 'let droop.' கைது வேன், 'I will not relax my efforts,' 1021. நூலி 'down, feathers,' 1120.
- தூற்று (§ 62), 'defame, spread a report.' நூற்குகொல் 'doth it not proclaim,' 1157. தூற்குர் 'they noise abroad,' 1190. தூற் றும் 'which will bruit about,' 188.
- கெய்வம் [S.] 'the divinity; gods, divine power,' 43, 45, 59, 55, 619, 702, 1023.
- தெரி (§ 57), 'be clear, discriminate, select.' [Comp. தேர், தேறு, தெளி.] தெரிதல் 'discrimination, 634, 717. பகைத் திறந்தெரிதல், Ch. LxxxvIII. தெரிவர், 320, 104. தெரிவான, 27. தெரியான், 947. செரியா, 583. தெரியங்கால் 'when you see clearly,' 503. தெரிந்து, 23, 132, 186, 501, 712, 1172. ரிந்து செயல்வகை, Ch. xrvii. தெரிந்துவிணயாடல், Ch. Lii. தெரிந்த, 462, 712.
- தெருள் (§ 56, III.), 'know clearly.' [தெரி.] தெருளா

sπ si 'he who sees not clearly,' 249.

தெவ்வு 'hatred.' தெவ்வர் 'enemies,' 639. தெவ்விர் 'ye foes,' 771.

தௌ 'clear.' தெளி [comp. தொரி, தொருள், தோர்] 'become clear, trust'; (§ 57), (§ 64), 'promise.' தெண்ணீர் 'clear தௌிதல் 'conwater,' 1065. fidence.' தெரிந்து தெளிதல் 'trust after due selection,' Ch. தெளிந்தான் 'he (who) has trusted, 508, 143; 'those whose minds are clear from guile,' 353; 'one in whom you have reposed confidence,' 510. தௌ் fidence, 502, 510, 513. ளியர் 'men of upright mind,' தெள்ளித்தசொல் plighted word,' 1154, Nâl. 219.

தெறு (§ 56, II., as அற), 'destroy.' தொறபொருள் 'enemies' spoil,' 756. இதறம் 'destruction,' 264. தெறும் 'will destroy,' 674, 883, 1104.

தெற்றென்க 'certainly,' 581. (See என்; தெற்று='certainty.') தென் [cor. of S. dakshina], . south,' 43. (See புலம்.)

தேயம் 'country.' [S. deça.] தேயத்து 'through the lands.'

தேய் (§ 57, 64), 'be worn away; wear away.' தேய 'while (it) is worn away,' 96. தேயும் 'will be worn away,' 888. தேயந்த 'they have been worn away,' 1261. தேய்க்கும் 'which will wear away,' 555, 567.

தேர் 'chariot,' 496, 667. [Qy. by metathesis from S. இரதம்.]

தேர் (§ 57), 'know, investigate thoroughly.' [Another form of தெரி. Comp. தேறு.] தேரின், 249. தேரினும். 132, 242; 'attente inspicere' (B.). தேர்ந்து, 441, 462, 541, 634. தேர்ந்த, 509. தேரான், 144 ('supple peccati gravitatem,' B.), 508, 510.

தோத, 509. தேர்ச்சி 'accurate knowledge,' 635.

தேவர் [S.], 'the gods,' 1073, Nâl.

தே அ' know thoroughly, so as to trust.' [Comp. தெளி, தெளி, தெளி, தெளி, தேறி, 501, 580. தேறிதல் 'trusting,' 506, '7. தேறல், 825. தேறினும்...தேறு...தேறின், 876, 848. தேறியார், 1154. தேறிய, 514. தேறிக்...தேறிய, 509.

கேற்று (§ 62), caus. of கேற, but used for it sometimes (§ 160). கேற்று தவர் 'those who have not gained the knowledge to . . ., 187, 289, 626, 649, 1054. தேற் ஐதல் 'inspiring confidence,' 693. தேற்றம் 'certainty, confidence,' 513, 766, 1153. [Comp. தெற்று.]

தேன 'honcy,' 1121.

சொகு (§ 64 and 56, II.), 'collect together, amass.' தொகுத்தவற் தன் 'amidst all, collected together,' 322; (§ 87, 251), 'be summed up.' தொக 'concisely,' 685. தொக்க (= தொக்கவை), 'things in which all the three agree = the sum of their consenting testimony,' 589. தொக்க (§ 77), 'having combined, together,' 545. தொகை 'the sum total,' 711, 1043.

தொடா (§ 57), 'follow after, be connected with.' [தொடு, தடு, உடன்.] தொடரார், 695. தொடர்கை 'connection,' 450. தொடர்பு, 73, 782, 806, 819, 820, 882, 920. தொழிப்பாடு 'connection,' 345, Nâl. 211.

தொடங்கு (§ 62), 'begin.' [தொடு.] தொடங்கார், 464. தொடங்கற்க, 491.

தொடு (§ 68), 'touch; dig.' [தோண்டு.] தொடின் 'if you touch,' 1159. தொட்டு 'having dug,' 396, Nâl. 2.

தொடல 'a wreath,' 1135. [தொடு, § 64.] தொடி. 1. 'A bracelet,' and by met. 'a woman,' 911,1101,1135, 1234-38,1275,1279. (Without epithet four times; with spithet ஆய், செறி, குறந், ஒண், பைந்; no epithet used twice.) 2. 'An ounce,' 1037.

தொலே (§ 57, 64), 'perish, destroy.' தொலேவு 'destruction,'

762, 806.

தொல் 'ancient,' 762, 1043, 1234, 1235. தொல்ல 'antiquity,' 806, Nâl. 101, 166, 216.

தொழு (§ 60), 'worship, serve.'
தொழும், 260, 268. தொழுது,
55, 970, 1033. தொழுத, 828.
தொழாஅர், 2. தொழுக, 368,
55. தாழில் 'work, duty,
mark, affair,' 394, 428, 549, 560,
582, 648, 833, 972, 1252. தொ முற்று (Intro. p. xxiii.), 977.
தொழு தொழு தோய் 'leprosy'
(? தொடர், Nal. 123.)

Can G wreath of flowers,' 1105.

[தொடு.]

தோட்டி [S.], 'a goad,' 24.

தோணி 'a boat,' 1068.

தோய் (§ 57), 'touch, embrace.' தோயாதார், 149. தோயார், 914-16. தோய்வர், 917. தோய்வன்ன 'as though it enveloped,' 308. [தோய்வு + அன்ன.]

தோல். 1. 'Skin,' 80, 273. 2. 'Beauty,' 1043. 3. (§ 70, as கல்), 'Suffer defeat.' [Opp. வெல்.] தோற்றவர் 'those who have been worsted,' 1329. தோல்வி defeat,' 986.

தோழி 'female companion,' 1284. [Comp. தோழம், fem. of தோ

ழன்.

தோன். 1. 'Shoulder, arm, person,' 149 (மாறாக, B.), 906, 916, 917, 919, 1103, 1105, 1106, 1113, 1218, 1233, 1236, 1237, 1262, 1265, 1272, 1279, 1325. 2. (§ 70, as கேன்) 'perforate.' தோட்கப்படாத்கெல் 'the unopened ear,' 416. [Comp. தொளே.]

தோறு, தோறும், தொறும், 'every.' (1) With noun: நா டோறும் 'every day,' 520; நாடொறும், 553. (2) With v. டொறும், 553. root: நவிஞ்றும், பயிஞெறும், 783; களித்தொறும், 1145 அறி கோறு, செறிதோறும், IIIO: (3) With உறுதோறு, 1106. inf.: இழத்*தொறாஉ*ம், உழத் (4) With தொ*றூ*டம், 940. fut. rel. part.: வெளிப்படுந் தோறு, 1145.

தோன்று 'appear.' (§ 62), தோன்றல், 236, 1119. தோன் றும், 371, 1322, 1324. മി, 1253. தோன்றின், 236, 884, 885, 958. தோன்றிய, தோன்றுக், 236. 1328. தோன்ரு, 479. தோன் முமை, 236. தோற்றம் 'appearance,'

124, 272, 1003, 1059.

*ъ*.

க்கு (§ 56, II.), 'laugh, be kindly, deride.' நகல் 'laughing, cheerfulness,' 860, 999. நகுகல், 784. நகும் 'will deride,' 271, 774, 1040, 1094, 1095, 1098. நக, 187, 685, 786, 829, 873, 927, 1173. நகுப, 1140. நகுக, 621. நகாஅ, 824. நகை 'laughter,' 182, 304, 694, £17, 871, 953, 995, 1274.

கசை (§ 57), 'desire.' [Comp. அவா.] நசைஇ 'desiring,' 1263. (See அளபெடை.) நசைஇயார் 'the object of my desires,' 1199. நசை 'desire,'

1043, 1156.

கச்சு (§ 62), 'desire.' [நகை, நயம்.] நச்சப்படாதவன், 1004. கஞ்சு 'poison,' 580, 926. நச்சு 'poisonous,' 1008.

でに (§ 66) 'walk.' 声配に'gait, method,' 59, 712, 1014. **கடு** 'middle,' 1008. [தள்.] தடிவு'justice, impartiality,' 113, 116, 117, 171, 172. தடிவுநில பை 'equity,' Ch. XII.

க செக்கு 'trembling.' தடுக்கற்ற 'fir n.' தடுங்கு (§ 62), 'tremble.' தடுங்கஞர் 'fearful war,' 1086 தடுங்கல் 'trembling,' 680.

கண, கள், கட் 'nearness.' [Opp. நணியது 'it is near,' சேண்.] நணித்து 'it is near,' 353. 856. நண்ணு (§ 62), 'draw near.' நண்ணேன் 'I draw not நண்ணூர் 'foes,' nigh,' 1311. 1008. நள் (§ 56, III.), 'be friendly.' நள்ளா 784, 791. நட்பது, 786. நட்பின், 781. நட்டு, 812, 830. நட்ட, 781. நட்டார், 192, 679, 804, 791. 908, 1293. 808. 805, 826, நண்பு 'friendship. 74, 998. நட்பு 'friendship' [தொடர்பு, பழைமை], 106, 107, 187, 338, 381, 782–89, 790–98, 800–7, 821, 829, 830, 874, 1122, 1165, Ch. LXXIX. *நட்பாராய் த*ல், Ch. LXXX. தீநட்பு, Ch. LXXXII. கூடாநட்பு, Ch. LXXXIII.

கத்தம் 'advantage, gain,' 235. [S. ஆக்கம், ஆயம்.]

கயட், கயன், 'benefit, gain, pleasure, reason,' 97, 103, 192, 193, 194, 197, 216, 219, 314, 783, 860, 994, 998, 912. [Comp. தல், தசை.]

தய<sup>\*</sup>(§ 66), 'desire.' [Comp. தசை.] தயத்தக்க, 580. தய வற்க, 439. தயந்தவர், 1181, 1232. தயவாமை, 150. தய வாதவன், 147. தயப்பித்தார் (§ 160), 1189, 1190.

rs iff 'a jackall,' 500.

கல் 'good.' [Opp. தீ, புல், சிற்.]
I. In comp. நன், நற், 2, 314, 860, 138, 171, 60, 335, 460, 719, 746, 908, 1000, 1026, 1030, 1111, 1133, 1134, 1189, 1322, 1247. நல்லாறு, 41, 222, 242. 324. நற்பால், 659. நல்லிருந்து '& worthy guest,' 84, 86.

II. தன்மை 'goodness, worth,'

<sup>-</sup>03, 194, 292, 511, 712, 1013. நன்கு 'what is good'; adv. 'well,' 458, 513, 534, 712, 719, 728, ·046. நன்றி 'a benefit,' 67, 97, 102, 104, 108, 110, 117, 138, 422, 439, 652, 685, 994. செட்(ந்) நன்றியறி தல் 'grati-நன் றியிற்செ**ல்** tude,' Ch. x1. வம் ' wealth without benefit,' Ch. தலம், தலன் 'goodness, beauty,' 407, 457-59, 499, 511, 641, 651, 914-16, 958, 960 982, 984, 1007, 1019, 1305. வாழ்க் கைத்துணே நலம், Ch. vi. நலம் பு**ண**ந்துரைத்**த**ல், Ch. CXII. உறுப்புநலனழித**ல்,** Ch. cxxiv. நலக்குரியர் ' men to whom goodness is a special property,' 149.

III. As வினக்குறிப்பு (§ 184). நல்லாள், 924, 1040. நல்ல வ(ர)ர், 403, 408, 450, 729, 903, 905, 1305, 1011. நல்ல (-வை), 96, 213, 300, 375, 379, 416, 679, 823, 826, 905, 981, 1115. நல்ல து, 323. நன்று 'what is good, 'tis good,' 38, 49, 92, 108, 109, 111, 113, 125, 128, 150, 152, 157, 197, 222, 236, 253, 297, 308, 323, 328, 379, 404, 456, 469, 655, 673, 715, 815, 908, 932, 967, 1072, 1038, 1190, 1225.

IV. Deriv. தல்கு (§ 62), 'grant a favour, be kind.' தல்குவ(ா)ர், 1150, 1156. தல்கார், 1199, 1248. தலகாதவர், 1213, 1244, 1249. தலகா, 1217. தலகா டை, 118<sup>7</sup>, 1190, 1232.

V. நல்காரு (§ 57) 'be poor' [? 'seek for good']. நல்குரவு 'poverty,' Ch. cv., 1043, 1045, 1047, 657. நல்கார்ந்தார் 'the poor,' 219, 1046, Nâl. 301.

க**வி**ல் (§ 70), 'learn.' தவி*ெருறு*ம் (வி. *தொ.*), 'whenever you learn,' 783.

ங்கு 'fragrant,' 1231. [Comp. நாறு.] நரு 'palm-tree sap, toddy,' 1090.

கனவு 'a state of wakefulness,' 1213-20. [Opp. கணவு 'dream.'] கணி 'much,' 403. ாதன் (§ 57) 'become wet.' பி. தொ., 678.

топена, 127, 129, 325, 641, 1066.

காகம் [S.], 'rnake, dragon,' 763. காகரிகம் [S.], 'urbanity,' 580.

காடு. 1. (§ 62), 'search out,'
Nâl. 15, 101. [Used often with
சேடு in common.] நாட, 739.
நாடி, 96, 242, 504, 511, 516, 553,
561, 948, 1214. நாடிய, 518.
நாடுக, 520. நாடா, 739, 74.
நாடாது, 791. நாடாமை, 833.
2. 'A country,' 397, 553, 731740, 966, 1323. நாட்ட 'they belong to the land,' 545.

நாண், நாணு. 1. 'MoCesty, shame'; verecundia, aidús, 502, 902, 903, 907, 924, 951, 952, 983, 1011-17, 1020, 1089, 1132-34, 1.51, 1157, 1162, 1163, 1183, நாணின்மை 1247, 1297. 'shamelessness,' 1019. **ந**ாணு டைமை, Ch. cii., 960, 1012, நாணுத்துறவுரைத்தல், Ch. cxiv. (§ 62), 'be ashamed of.' நாண, 314, 1018, 1149. *நாணுத*ல், IOII. நாணுவார், 433, 794, 1015. நாணுபவர், 172. நாணின, 1231. நாணர், 506, 1018, 1205. நாணுமை, 833. 2. 'A cord.' ராண், 1020.

கான் 'day ' [தானே], 38, 156, 326, 334, 520, 553, 776, 808, 1146, 1169, 1206, 1278, 1:51, 1266, 1269, 1233. தானேம் 'I am seven days,' 1278.

επιμώ [S.]. 1. 'Name,' 360.
2. 'Fear,' 149. [Beschi says 'âm nil significat.']

கார் 'affection.' நாரின்மை 'want of affection,' 833, 958.

காவாய் 'a ship,' 496 [S. nau; navis, vaôs.]

காறு (§ 62), 'emit fragrance.' தாரு', 650. தாற்றம் 'fragrance,' 27, 1113, 1274.

馬爪崎(杏 'four,' 35, 146, 382, 390, 501, 513, 605, 743, 766, 953.

கேழ் (§ 57), 'go on.' நிகழ்படை 'things that happen,' 582.

கிச்ச=கித்திய 'perpetual.' [S. nitya.]

மிணம் 'fat,' 1260.

பிர (§ 66), 'arrange.' நிரந்தவரி 'those arranged,' 821. நிரந்து 'setting in order,' 648.

கிரப்பு 'poverty,' 532, 1048, 1049, 1060, Nal. 287.

கொம்பு, கொப்பு (§ 62), 'be full, fill.' நிரப்பிய 'abundance,' 229. நிரம்பிய 'full, ample,' 401.

கில் (§ 70), 'stand, abide.' (§ 140), 'stand!' 391; inf. 708. 身声运运, 145, 232, 288, 544, 765, நிற்பேம், 1260. 946, 1141. நிற்பவை, 636. நிற்பது, 233. நின்று, 11, 13, 184, 286, 468, 771, 1053, 1055. நின்ற**ன்ஞர்** those who seemed to stand as . . ., 898. நின்ற 41, 698, நிண்றவர், 1019, 1157. 771. நின்மூர், 6, 29, 142, 806. நின் ருன், 176, 552. நின்றது, 543. நில்லாது, 592; pl. 331. நிலன் Forms compounds மின், 771. with எதிர், முன், கண்.

நிலம், நிலன் 'earth, ground, soil, country,' 3, 28, 68, 151, 239, 307, 383, 386, 413, 452, 496, 499, 526, 544, 990, 959, 893, 1039, 1040, 1094. நிலவரை, 234. நிலக்கு, 570, 572, 1003.

நில் 'position, standing-place, permanence,' 124, 325, 449, 716, 745, 789, 964, 966, 1189, 1036. நில்யின் 'things permanent,' 331. உயிர்நில் 'body,' 80, 255, 290. நில்மை = நில், 273. நில் வநில்மை, Ch. XII. நில்யாமை 'instability,' 349, Ch. XXXIV., ? .l. ch. I.—III. அர்நில்யே, 370, 489, 967. நில்மக்கள் 'soldiers, rank and file,' 770. கனயுநில்யுரைத்தல், Ch. CXXII.

கிழல் 'shadow,' 20?, 742, 881, 1309. நீழல், 1034.

id (§ 64), 'place, put a stop to'

(caus. of நில்). நிறுக்கு, 1132, 1174.

ங்றை (§ 57), 'become full' (caus., § 64). [Comp. சாலு, நிரம்பு.] நிறைய 'so as to be full,' 1282. நிடைறந்த 'which is full or fills,' 1117, 1272. நிறைந்தற்றே 'வட though it were full, 215, 523.

நிறை. 1. வி. கொ., 28, 782, 2. 'Fulness, excellence, 1315. modest reserve (=சால்பு), 57, 864, 917, 1138, 1251, 1254. றையழிதல், Ch. cxxvI., 'reserve overcome.' நிறையுடைமை, 154.

ங்கோ (§ 64 or 57), 'think, reflect, [Syn. கருது, உள்ளு.] நினேக்க, 169; imp. 250. நினேப்ப, 1202. நினேயும், 674. நினேத்து, நிணேத்த, 1296. 1241, 1320. நிணேப்பவர். நிணேப்பான், 519. 1203. நினேந்து, 1209. நினேந் சுவர்யுலம்பல் 'lamentation at thought of the past,' Ch. cxxi. நிணேயார், 1203. நிணேப்பி*னு*ம், 1208.

**கீள்** (§ 70, as கேள்). [Comp. தெடு.] தீளும் 'it will be extended, 1022; 'grow,' 1147. நீள 'so ௺ம as to be prolonged,' 1302. (§ 62), 'extend, prolong, delay.' நீய்க, 1330. நீம்வது, 1307. கீட்டு (§ 62), 'stretch out,' 796. [நீட்டல்.] ´நீள (adj.), 'pro-longed,' 234, 1022- நீட்டம் longed,' 234, 1022. "O 'prolonged

6 thou, 1123, 1221, 1242, 1249, 1291. நீர் 'you,' 1319, 1320. நின் thy, 1151, 1222, 1271, 1288, 1311. நின்னெடு, 1294. நின் துமர் 'your,' னிறும், IIII. 1318.

& (§ 64), 'remove' (act.).

கீ-ங்கு, கீ-க்கு (§ 62), 'remove' (a. and n.).

I. நீத்து, 1262. நீத்துர் 'he, they, who left,' 21, 325, 1220. நீத்தார்பெருமை 'the greatness of those who have renounced all.' துற, Ch. 111. நீத்த, 1149. சீப்பின், 370, 969, 1154. **தீ**ப்பர்,

969. நீப்பினம், 327.

II. நீங்கும், 195, 1124, 519, 1265. நீங்கியான், 341. நீங்கி, 246, 352, 353, 502, 592, 1234. தீங்கிய, 98. தீங்கின், 495, 1104, 1155. நீங்க, 358. நீங்கா, 383. நங்காடை, 154, 562. நீங்க்லர் [அல்], 1216. நீங்கான், 864.

III. நீக்கும், 194, 327. நீக்க, நீக்கின், 853. நீக்கியார், 920. **唐曲届**, 384, 436, 685, 787, 330.

1132, 1160, Nâl. 1,

நீந்து (§ 62), 'swim.' நீந்தல், 8. நீந்தல் 'they swim not,' 1170. **நீந்தி,** 1167. நீந்தும், 1164. நீந்துவர், 10. நீந்தார், 10.

கீரீ. T. 'Water,' 13, 20, 149, 215, 298, 452, 523, 660, 701, 718, 742, 881, 929, 1038, 1066, 1093, 1121, 1147, 1161, 1170, 1174, 1309, க(ண்)ணீர் 'tears,' 71, 780, 828 [comp. 1315]. Витц.

278. தெண்ணீர், 1065.

II. 'Quality, essence,' 34, 881. தெடுநீர் 'procrastination,' 605. 'those who possess a quality,' 1319, 527, 782. **நீ I** து 'it has (this) nature,' 221, 745. நீர்மை 'quality,' 17, 219, 1272, 195. நீர்த்து 'it is thus,' 431, 596, 777, 1143. நந்நீரை 'thou hast a good nature,' 1111. மென்னீரள் 'she is tenderer,' பின்னீர 'things having IIII. a nature that deteriorates,' 782. நிறைநீர 'things that improve,' கெடு நீரர் 'men doomed 782. to, fitted for, destruction,' 605.

**あみロリ 'the waist,' 1115.** 

நாண், நட் 'fine, subtle,' 407, 424, 726. துண்ணிய 'subtle, 373. துண்ணியர் 'a penetrating one, ii26. நாண்ணியம் 'we are sagacious,' 710. நுணங்கு (§ 62), 'be subtle.' *நாணங்*ரிய 'refined,' 419. நணக்கம் 'refine-ment.' புலவி தணக்கம், Ch. புலவி நணக்கம், Ch. CXXXII., 'the artifices of jealousy.' நட்பம் 'subtlety.' துதல் 'brow,' 1238, 13.7.

**ஹதலா**ள், 908. தொரு அந்த விரு II23. திரு*து த*னல்லவர், IOII. ஒண்ணுதல், 1088, 1240.

**5** (§ 64), 'extinguish.' தைப் பேம், 1148.

*நுமா*. See ௺.

தாழை (§ 57), வி. தொ., 'enter, penetrate,' 407. \_ துழைந்து, 130, ி' B. reads உழைந்து.']

தனி 'tip,' 476.

Fro 'a scientific treatise,' lit. 'thread' [Nannûl 24], 401, 410, 440, 543, 560, 636, 683, 726, 727, 743, 783, 1273. [Comp. பனுவல்.] நுண்ணியநூல், 373. **உரைசான்றதூல்,** 581. *நூ*லோர் "scientific writers," 322, 533, 683, 941.

**57.0** 'hundred,' 932.

மெக்கு (§ 57), 'become loose, flaccid; slip off.' தெகிழ, 1236. கெஞ்சம் 'mind, heart, science,' 116, 253, 272, 706, 910, 917, 1252, 1259, 1299, 1300, 1310. [Syn. மனம்.]

தெஞ்சு, 276, 281, 288, 293, 842, 917, 1053, 1081, 1200, 1284, 1242, 1246, 1248, 1249, 1264, 1291, 1292, 1295–98. தெஞ்சே, 1112, 1237, 1241, 1243, 1244, 1245, 1247, 1291, 1293, 1294. தெஞ்சத்து 'in or of mind,' 115, 161, 288, 928, 1072, 1204, 1205, 1250. நெஞ்சிஞர், 243, 1260. தெஞ்சத்தான், 169, 185, 1128, தெஞ்சொடுகி*ளத்த*ல் 'colloquy with one's own heart,' Ch. cxxv. நெஞ்சொடுபுலத்தல் 'quarrel with one's own heart,' Ch. cxxx.

தெடு 'long, extensive,' 605. [Comp. தீன்.] தெடும், 17, 495, 496, 566. தெடுதீர் 'tardiness,' தெடிய, 1169. தெடிது, 605. 562, 043.

கெய் 'ghî,' 1148.

கெருஞ்சு 'a thorny plant: tribulus terrestris.'

கெருகல் 'yesterday,' 336, 1048. தெருந்றது, 1278.

Оль ров 'way,' 6, 324, 356, 477. [வழி.]

கேர் 'similarity.' (§ 57), 'yiela; கீநர்வது, 733. agree; vow.' நேரார், 821. நேர்ந்தேன், 1181. கோ (§ 58), 'suffer pain, grieve, complain of.' [Comp. நோல்.] தோ 'suffering pain' (= தோய்),

157; for Сыпы 'things which are meet to bring pain, 805. தோவல் 'I shall suffer,' 1236. நோதல், 341, 1308. நோவார் 'they should complain of,' 237, 1219. Сநாவற்க 'don't bew. il your sorrows,' 877. தோவ த 'the complaining of,' 237, 1242. தொந்து, 1236. தொந்ததை, 877. தொந்தார், 1308.

தோய் 'pain, disease,' 261, 286, 315, 320, 359, 360, 429, 848, 851, 853, 941, 946, 947, 948, 1091, 1102, 1147, 1159, 1160, 1161, 1162, 1171-76, 1183, 1200, 1226, 1227, 1241, 1243, 1256, 1280, 1301, 1303.

கோக்கு (§ 62), 'regard, look at.'

I. Act. Сநாக்க, 90, 1047, 1098. தோக்கி, 93, 189, 528, 542, 673, 701, 708, 1093, 1173, நோக்கின், 528. 1279. ே தாக கினும், 1320. நோக்கிய, 1172. நோக்கினீர், 1320. நோக்கினை, 1082, 1093. நோக்குதல், 1082, 1099. தோக்கும், 1094, 1114.

ÍÍ. Neg. நோக்கா, 1094, 184. நோக்காது, நோக்காத, 148. தோக்கான், 528, 865 1000.

தோக்காடை, 1095. III. Deriv. Српав 'a look,' 976, 1082, 1089, 1091, 1099. நோக்கம். 'look, glance,' 1085, 1092.

கோல் (§ 70, as கல்), 'suffer, perform penance.' [Comp. நே என்றல், 261. பேதா.] நோற்றல், 269. தோற்றுன், 70. தோற்பார், 48, 160, 270. நோற்கிற்பவர் (Intro. p. xxii. 9), 159, 267. Gram, 1132, 1163. தோன்மை தோலாதவர், 270.

'penance, suffering,' 48, 984.

பிசை 'tenderness.' [பக.] பசை யினள்'the tender maiden,' 1098.

பசு 'green, tender.' [Comp. பைப், பசு, பச்சை, படைசி பசுப்புல் 'the green grass,' 16. ப்சுமண் 'unburnt clay,' 660.

பகி 'hunger,' 13, 225, 227, 656, 734. அமிபகி 'ravening hunger,' 226. (§ 64) 'suffer hunger,' பகிப்பர், 837. பகித் தே, 944.

படர் 'sorrow.' படர்மெவிந்தி சங்கல், Ch. cxvII. தனிப்படர் மிகுதி, Ch. cxx. (§ 57) படர் தரும் 'will spread.' [Comp. தா.]

படாம் 'a veil,' 1087.

□4 'the earth,' 606.

படிவத்தர் 'ascetics,' 586 [corr. of S. பதிவிருத்தன்.]

படி இ` 'deceit,' 91. படி நிறை முக்கம் 'pretended good conduct,' 271, 275.

□ Q. It is often added to trans. verbs and forms a passive; comp. § 92, 262.

I. 40 (§ 56, II.; root, for பட்ட or ப்டும்), 'will be, turn out to be, result, accrue,' 172, 279, 676, Nâl. 7, 239, 246. படல் (v. n.), 'closing,' 1175, 1136 [comp. 1049]. (v. n.), with பாழ், 83; with என, 967; with இரக்க, 224, Nâl. 18, **29,** 277. ⊔∟ (inf. mood, § 97, 41), 524, 922, Nal. 295, 364; = 'to become spring' (with a noun), 231, 237; forming an adv. (§ 168), 640, Nâl. 116, 156. பட்டி (part., § 77), 'having suf-fered,' 127, 597, 996; 'fallen fered, 127, 597, 996; 'fallen under, 1074, 1297, 111, 266, NAl. 47, 66, 317. படின் (§ 95, **97)**, 216, 217, 272, 558, 886, 977, NAL 154. படினும் (§ 100), 654, 896. ULL 5 (past tense, § 70\*), 1176; (as part. noun, § 87), 49,

Vâl. 117, 160, 196, 212. பட் டன்று (=பட்டத்; அன்றை for அத), 999. பட்டம் (ஏம்= ஓம்), 699. பட்டார், 105, 348, 819, 920, 936, Nal. 229, 285, 287, 325. ui (§ 74), 'endured, enjoyed,' 408; 'felt,' 878, 1140, Nâl. 6, 38, 91, 108, 110, 129, 180, 197, 237, 291. படும் (fut. tense, § 72.) The 3rd neut. used for all genders and both numbers; = will be or suffer, 50, 114, 169, 185, 186, 214, 191, 298, 349, 388, 405, 525, 575, 625, 665, 822, 824, 826, 836, 850, 947, 958, 1037, 1045, 1046, 1047, 1096, 1138, 1254, 1327, 1078, Nâl. 6, 9, 150, 176, 236, 242, 274, 288, 306, 326, 340, 345, 347, 350, 373, 100; = should be, 131, 151, 202, 265, 335, 412, 501, 589, 698, Nal. 37, 42, 89, 133; =rel. part. (§ 74), 453, படுவர்='they will be,' 927, 1078, 356. படுப (ப= வார்), 810, 626. படுவ (§ 88) = 'things that will be,' 172. படுவார் (§ 87)='those (that) will be,' 1193, 1194, 1289, Nal. 139, 180, 208, 272. பட்டார் (§ 87)='those that have endured,' 895, Nal. 21, 136. படு வத=' that which will be,' 291, 324, 379, 438, 591, 801, 844. பட்டவர் (§ 87), 269. படுபாக்கு (§ 97)='that (it) will ensue, 136, 16:. பட்டாங்கு 'as it suffers,' 1189. (See ஆங்கு.) படாஅர் (§ 110), 921, 1194. படாதி (§ 121, poet. for படாதே), 'set not!' 1210. படாது, 702, Nâl. 134, 183. படாக (§ 121), படா(அ) (§ 121), 776, 418. 1140, 1108, 1087, 1115 (§ 110), Nal. 142, 169, 250, 255. படாதவர் (§ 121), 623, 1004. படாதார், 88. படாமை (§ 154, used for படாமல்), 38.

II. படுப்பது (§ 64, 87), 'that which will cause to be,' 460, 465. படுத்து (§ 77), 512. படுக்கும் (§ 72), 372. டமெப்பர்

(§ 72), 623. படுத்தான், 550. படுத்தம் (§ 100), 747.

III. ⊔πΘ, (1) 'anything tlat befalls, or is suffered; tnen (2) 'dignity, honour,' 409, 597, 768, 906, 995, 1237, 1322, Nâl. 105, 187, 252, 281, 340. In compounds:—இடர்ப்பாடு 'affliction,' உடம்பாடு 'agreement,' 624. ஊறபாடு 'hindrance.' 890. 945. ஏதப்பாடு 'disgrace,' 464. ஐயப்பாடு 'doubt,' 587. கடப் பாடு 'duty, obligation,' 211, Nal. கண்பாடு 'sleep,' 1049, 261. Nâl. 366 [comp. Nal. 169]. இறப்பாடு 'ability,' 640. டர்ப்பாடு 'connection,' 345. மாறுபாடு 'disagreement,': 945. வன்பாடு (வன்பாட்டது 'what pertains to impudence '), 1063.

IV. படு is compounded with புறம், பாழ் ('become waste,' 83), கை, பால் ('behave,' 111), கோள்(ட்), பயன் (1078), கடை, தூல ('attain to,' 1289 [see தூல], 348), அடி, வடு, தீ, கீழ் (='fall under,' 558), வேறு, முன, உள்.

படை. 1, 'Instrument,' 555, 828, 985, 1228, 1258, 1324. [படு.]
2. 'Army' (= தானே), 253, 381, 498, 761-69. படைமாட்சி, Ch. LXXVII. படைச்செருக்கு, Ch. LXXVIII.

பட்டடை 'anvil,' 821. [படு+ அடி.]

பட்டி. 'meanness,' 10,4. (See அகம்.)

பணி (§ 57), 'bow down, be humble.' பணி (வி. தொ.), 1121, 1258. பணிதல், 125, 963, 985. பணியும், 978. பணிவு, 95, 960. பணிந்து, 680.

பணே 'strength,' 1234.

பண் 'melody; sound of musical instrument,' 573. பண்பு 'quality, good quality, excellence, courtesy,' 45, 97, 389, 469, 579, 681, 683, 688, 783, 810, 811, 912, 937, 955, 993-995, 1181. பண்புடைமை 'right conduct, courtesy,' Ch.

c., 991 – 1000. பண்பினர், 579. பண்புடையக்கள், 62. மக்கட் பண்பில்லாதவர் 'those destitute of human feelings,' 997. பண்பாற்றுர் 'those who a t not worthily,' 998. பண்பிலன் 'a worthless person,' 865, 1000. பண்பிலன் கூறை, 851. பண்பில கண்டு கூறை, 851. பண்பில கண்டு கூறை, 871. பண்பில்ல, 700. பண்பில் செல், 194. பண்பிலட் யாளன், 874.

பண்டம் 'material, goods,' 475.

பண்டு 'formerly,' 1083, 1133.

பதம் 'foot, manner,' 548 [S. pada; see தண்]. எண்பதம் 'easiness of access,' 548, 991.

பத் டி 'chaff' (B. scoria!). [Comp. பதர்.]

பதி [S.] 'place,' 1116, 1229. உறைபதி 'abode,' 1015.

பக்து 'ten,' 450, 817. (§ 172.) பயன் 'profit, fruit.' [Comp. பகன், பழம். S. phala.] பயன் மரம், 216, 2, 45, 87, 97, 103, 104, 128, 177, 198, 200, 239, 354, 524, 560, 606, 646, 676, 901, 912, 994, 1100, 1109. பயம், 728, 740. பயத்த, 705. என்னபயத் ததோ 'of what use is it?' 987. பயன் சாரா 'useless,' 194. படு பயன், 172. பயன்படு, 1078. ப்யனிலைசொல்லாமை, Ch. xx., 191-200.

பய (§ 66), 'yield, produce.' பயத்தல், 202. பயக்கும், 07, 123, 292, 351, 461, 659, 669, 854. பயந்தற்று, 1192. பயப் பினும், 690. பயப்பது, 685, 690. பயவா, 406, 439, 652.

பயில் (§ 70, as வெல்), 'practise, enjoy.' பயினுறும், 783.

பர (§ 66), 'be extended.' பரந்து 'wandering,' 1062.

பாத்தன் 'a profligate.' பாத்த! 'thou profligate!' 1311.

பரி (§ 57) 'comparsionate, endure, defend, dread.' [? S. brí.] பரியும் 'ward off,' 862; 'dread,' 502. பரிதல் 'suffering,' 1243.

பரிந்து 'having compassion,' 1248, 1243; 'having suffered, toiled,' 132, 1172; 'luborare,' B. பரியினும் 'though you toil,' 376. பரியது (அபரியது) 'grat.'

பருகு (§ 62), 'drink.' பருகுவன் 'I shall taste of joy,' 1266. பருகவார் 'those who will devour you with affection,' 811.

பருவம் [S.] 'season,' 1028. பரு வத்தாம் 'even in the season,' 218. பருவத்த 'in the season,' 490. பருவத்தோடு 'cling to the favourable season,' 482.

பருவரு 'suffer.' (See பரி, வரு.) பருவால் 'suffering,' 1197, 1240. பருவந்து 'suffering, 83. பரு வாரர் 'he suffers not,' 1126. பசப்புறுபருவால் 'suffering from the wanness of hue,' Ch. CXIX.

பல் 'many' (§ 184), 242, 322, 735, 1045. [Opp. சில்.] பன், 1258. பல, 140, 337, 342, 373, 649, 823, 868, 934, 1034. பலவும், 275, 492, 522, 884, 885. பல்லவை, 728. பலர், 270, 278, 468, 473, 514, 528, 771, 1112, 1119, 1141, 1149, 1160. பல்லார், 191, 192, 194, 450, 873.

பழ 'old.' [பழவிண, Nâl. 123, Ch. xi.]

I. பழம் 'fruit,' 1120. [S. phal; comp. பயன்.] பழ (§ 64), 'fruit.' பழுத்தற்முல் 'as though it fruited?' 216, 1008.

II. 'Old,' 955. [Comp. கிழ, கெழு.] பழைமை 'old intimacy,' Ch. LXXXI., 801, 521. பழையர் 'old friends,' 810. பழையம் 'we are old friends.' பழகு (§ 62), 'become accustomed.' பழகுகல் 'habit,' 785. பழகிய 'wonted,' 803, 937.

பரு து 'fault; evil,' 639. [பழ.] பழி 'guilt'; 'vituperium, censura' (B.), 40, 44, 62, 137, 145, 146, 172, 186, 433, 506, 618, 657, 794, 865, 1015, 1051, 1285. [பழ.] (§ 64), 'blame,' பழக் கும், 656. பழிப்பார் 'those who will malign,' 820. பழித் தத what it has condemned,' 280. பழிப்பது, 49. [Comp. பழவிண.]

பளிங்கு 'crystal,' 706.

பள்ளி 'bed,' 840.

பறி (§ 64), 'pluck out.' பறியா (=பறித்து; § 97), 774.

பற (§ 66), 'fly away.' பறந்தற் றே 'it is as the flight,' 338.

பறை 'a drum,' 1076, 1115, 1180. பற்று. 1. (§ 62), 'Seize, hold, cling to.' பற்றி, 347, 956. பற்றத், 747. பற்றுர் 'enemies,' 86 . பற்றுக், 350. பற்று 'deeds of variance,' 852. பற்றியார், 748. 2. 'A grasp, what one clings to, attachment,' 88, 275, 347, 350, 506, 521, 006, 748. பற்றுள்ளம் 'an avaricious soul,' 438. [Comp. S. bhaj.]

பனி 'dew; coolness,' 1223, 1232, 1121 (or பணி).

பதுவல் 'a book,' 2ा. [நால்.]

பண 'a palmyra tree,' 104, 433, 1282, Nâl. 96, 105. (See திண and திண.)

பா (§ 64), 'distribute.' [பகு.] பாத்தா=பகுத்து, 44, 227, 1107.

பாகம் [S.], 'portion, half,' 1092. பாக்கியம் [S.], 1141. பாக்கியத் தால் 'happily.'

பாடு. 1. See படு. 2. (§ 62), 'Sing.' பாடல் 'singing.'

பாத்தி 'a garden-bed,' 718. [பகு.] பாத்திப்படுப்பது'plant out,' 465. (See படு.)

பாய் (§ 57), 'leap, spring.' பாய் பவர் 'those who will leap into,'

பாயிரம் introduction,' Ch. r.

பா.சாட்டு. See பார்.

பார்ப்பான் 'a Brâhman,' 134. [? corr. of S.]

பார். I. (§ 62), 'See, watch for, behold.' [காண், தோக்கு.] பார்த்து, 86, 487, 676. பார்க் கும், 130, 1186. பார்ப்பார், 285. பார்வல் 'sight,' 1152. புராரட்டு (see ஆடு), 196, 521, 1994.

II. 'A sandbank, rock, bar,' 1068, Nâl. 122. [Comp. பாடி.] பாரி (§ 64), 'spread, make much of.' பாரிப்பார், 916. பாரித்து,

பாரிக்கும், 851. 「Comp.

193. பற.]

பால். 1. 'Milk,' 1000, 1121. 2. 'Portion, division' (=பகல்). (1) அறத்துப்பால், Ch. v.xxxviii.; (2) பொருட்பால், Ch. xxxix.-cix.; (3) காமத்துட்பால், Ch. cx. ad fin. பாலது, பாற்று, பால 'thing or things that per-്தீவிணேப்பால் 'evil tain to.' Jhings,' 209, 206, 437, 871, 82, 825, 515, 376, 378, 659, 40, 342, 672. **3.** 'Side,' 118, 422. 4. 'Kind, sort,' 533, 950, 279. 5. 'Land.' வன்பால் 'barren soil, 78. 6. As விணக்குறிப் (Intro. p. xxiii.) புமுற்று. பாற்று 'it is meet to be,' 11, 829, Nâl. 1. பாற்பட்டு 'as befits each order of men,' 111. பாற்பட்ட து 'has fallen into, is in the state of,' 999.

பாம்பு 'a snake,' 890, 1146.

பாழ் 'desolation.' [பழைய.] பாழ்படுதல் 'beco:.ing void,' 83. பாழ்செய்யும் 'which lays waste,' 735.

பாவம் [S.], 'sin,' 146. [Syn. தீவிண், தீப்பால, தீமை, இன்னு தது, குற்றம், மாசு, பழி.] பாவி 'a sinner' (personification), 168, 1042.

பாவை 'puppet; image on the retina,' 407, 1020, 1058. பாவாய! 'O image!' 1123.

பு (§ 64), 'sieze.' பிடித்து 'a handful,' 1037. கடைப்பிடித்து (see கடை), 'persevering,' 944. பிணம் a corpse,' 913. புணி. 1. 'Disease,' 949, 1014, 1102. தீப்பிணி, 227. பிணி யின்மை, 738. ஓவாப்பிணி, 7,4. 2. (§ 64), 'Bind.' பிணிக்கும் 'will bind,' 570; 'which will enchain,' 643.

பிண் 'hind: cerva,' 1085, 1089.

பிரி (§ 57, 64), 'separate; go apart.' பிரிதல், 394. With தீல:—தீலப்பிரிதல் (see தீல), 'departing from,' 955; தீலப்பிரியா, 97; தீலப்பிரிந்த, 258; தீலப்பிரியா, 97; தீலப்பிரிந்த, 258; தீலப்பிரியாதார், 810. பிரிந்த வர், 633, 1248, 1264. பிரிந்த, 530. பிரிவு, 839, 1152, 1153, 1156, 1158, 1160, 1295. பிரி வாற்றுமைடு, Ch. cxvr. பிரியலன் 'I sever myself not,' 1315. பிரித்தல், 633. பிரிப்பர் 'they will put asunder,' 187.

பிரை (§ 64), 'miss, sin against.'
[Comp. பிச.] பிழைப்பின் 'if you err in,' 1019. பிழைத்து 'erring, offending,' 417, 896. டிழைத்த 'which has missed,' 772. பிழைத்தது 'what has been done wrong,' 779. பிழையாது 'it misses not,' 307. பிழையாதை 'it misses not,' 307. பிழையாதை 'avoiding offence.' பெரியாரைப்பிழையாமை, Ch. xc. பிழை 'a fault,' 535.

பிற. I. [Comp. S. para.] 'Other (things), 8, 34, 61, 95, 213, 297, 300, 302, 304, 321, 495, 661, 710, 909, 917, 982, 1011, 1102, 1181, 1184. பிறவும், பிறன், 49, 141-50, 163, 178, 186, 204, 282, 316, 508, பிறனில்விழையாடை, 1047. Ch. xv. பிறர், 72, 160, 206, 311, 319, 424, 436, 646, 834, 1009, 1015, 1018, 1076, 1079, பிறிது, 251, 257, 315, 1319. 327, 645, 841, 842.

11. [Comp. S. pra.] (§ 66), 'Be born.' பிறத்தல், 303, 681, 992. பிறக்கும், 1044. பிறந் தார், 409, 951–59, 1044. பிறந் த, 502, 794. பிறந்தும், 409. பிறந்த, 603, 1026. பிறவாமை, 362. பிறவி 'birth,' 10. பிறப்பு 'womanhood,' 147, 150, 1280, 1258.

பெயர் (§ 57, 64), n. and a., 'change.' [Spelt also பேர். I have retained the spelling of all the editions.] பேரும் 'will change,' 486. பேரா 'unchanging, remediless,' 370, 892. பெயர்ந்தேன் 'I changed,' 1187. ஊழி பெயரினுந்தாம் பெயரார் 'though eternal fate be moved, they move not,' 989. பெயர்த்து, 'again,' 205, 344. பேர்த்து, 357.

பெய் (§ 58), 'drop (as rain), pour in, place, assemble.' பெய் யெனப்பெய்யுமழை 'it will rain when she bids it,' 55. பெய, 580. பெய்து, 660. பெய் (வி. தொ.), 475. பெயின், 475. பெயின், 475. பெயில், 545, 559, 1174. பெய்தாள் 'she put on as a girdle,' 1115. [Comp. சஃப்பெய் 'assemble.' See சஃப.]

*பெரு* (பெரிய, பேர்), 'great.' [Comp. அரு, அரிய, ஆர், § 131.] பெரு, பெரும், 10, 54, 58, 198, 217, 332, 380, 526, 565, 571, 732, 805, 816, 837, 847, 866, 924, 968, 1000, 1001, 1006, 1137, 1239, 1-55. பெருமிசம் 'pride, greatness,' 431, 979. [S. பரிமிதம்.] பெரிது, 69, 102, 103, 124, 328, 839, 947, 1092, 1166, 1272, 1276. பெரியது, 902. பெரியார், பெ ரியர், 26, 160, 443, 444, 680, 694, 892, 896, 976. பெரியாரைப் பிழையாமை, Ch. xc. பெரியா ரைத்துணேக்கோடல், Ch. xlv. பெருமை 'greatness,' 21-28. 336, 416, 451, 505, 611, 907, Ch. xcv111., 974-980. 1021. நீத்தார்பெருமை, Ch. 111. பேர், 744, 1083. பேரமிவாளன், 215; பேரிரையான் 'glutton'; comp. பேராண்டை, 148, 773, 962. பெருகு (§ 62), 'grow great.' பெருகும், 96, 604. பெருக்கு (§ 62), 'multiply.' பெருகல் 'increase,' 811. பெருக்கம 'prosperity,' 115, 170, 431, 963. பெருக்கல் 'increasing, feeding,'

?51. பெருக்கி 'increasing revenue,' 512.

பெறு (§ 56, II.) 'obtain, bear, or beget children; come to pass.' புதலவரைப்பெறுதல், Ch. vii.

I. பெறல், 213, 1180. பெறு தல், 1190. பெறின் 'if (you) obtain, if it come to pass, if,' 54, 58, 62, 92, 111, 119, 123, 162, 257, 334, 403, 540, 648, 666, 680, 708, 709, 838, 869, 988, 1270, 1295, 1330. பெறினும், 311, 812, 954. பெறுவர், 58: பெறுவான், 842. பெறும், 61, 768, 1322. பெறுவது 'what can be gained,' 46, 813. பெறுகுவம் 'we shall gain,' 1328. பெறுகி யோ 'wilt thou gain?' 1237.

II. பெற்ற, 524, 1000, 1109, 1270. பெற்மூர், 1191. பெற்மூன் 'a husband, one who has obtained,' 58, 226, 268, 943. பெற்மூன், 1067, 1104. பெற்றேம், 626. பெற்றவர், 1191. பெற்மூல், 333. பெற்றன்ன, 1143. பெற்றத்தால் (=பெற்றதால்), 524.

III. பெருது, 1143, 1198. பெருமை, 1295. பெருஅ, 238.

IV. பேற 'gain,' 60, 61, 162-பெற்றம் 'a cow,' 273. பெற்றி (யார்), 442 [பெற்றி='nature'].

பேடி 'hermaphrodite,' 614, 727.

பேணு (ද 62), 'cherish.' [பெண், பெள்.] பேண், 866. பேணி, 56, 120, 442, 443, 633, 917, 976. பேணியார் 'my lover,' 1257. பேணமை, 833, 866. பேணு, 924. பேணுது, 163, 892, 902, 1178, 1283. பேணன், 526. பேணவர் 'they cherish not,' 1016. [அல்.]

பேதை. 1. 'A simple person,' 603, 816, 833–88. ப்பைக்ப் படுக்கும் 'will stultify,' 372. 2. 'A woman,' 1084, 1106, 1136, 1238, 1239, 1248, 1272, 1274. பேதையார், 142, 782, 797, 834, 839. பேதையை 'folly,' 141, 358, 417, 428, 507, 805, 831, 832, 910, 1242, Ch. LXXXIV.

பேய் 'a demon,' 565.

பேர். See பெயர் and பெரு.

பேது. See பெறு.

பைதல் 'pining grief,' 1172, 1175, 1197, 1223, 1239, 1243, 1266; with eyo. [Comp. with தோய்.]

பைம். See ⊔சு. பைஞ்சுழ் 'green grain,' 550. மைந் கொடி 'yellow (golden) armlet,' 1234, 1238.

பைய 'softly,' 1098.

66), பொச்சா (§ 'forget.' 'though they பொச்சாந்தும் forget,' 199, 719. பொட்சாந் தார் 'those oblivious of,' 246. பொச்சாப்பார், 533. பொச் சாப்பு (=சோர்வு), 285, 532, பொச்சாவா, 537. 534. பொச்சாவாடை 'not being oblivious of duties,' Ch. LIV.

பொது 'common, alike,' 528,

915, 1099, 1311.

பொதி (§ 57), 'store up.' பொ தெந்து, 155.

பொத்து 'hole.' [Comp. பொந் து.] பொத்துப்படும் ' will fail,' 468.

பொய். 1. 'A lie, what is false, 6, 836, 938, 1246. [Opp. In comp. = 'false.' 2. (§ 64) ' deceive, lie.' பொய்த் பொய்த்த, 293. தல், 1287. பொயப்பின், பொயற்க, 293. பொய்யா, 299, 753. 13. பொய்த்து, பொய்யாது, 294. 182, 183. பொய்ம்மை, 292, பொய்யாமை, 296, 297. 913.

பொரு (§ 60) 'fight, attack.' பொருதகர் 'the fighting ram' (விணத்), 486. பொருது, 888. பொருத, 888. போர் 'war,'

758, 767.

(§ 62), 'join.' பொருத்தல், 633. [Opp. பிரித் தல். √பொர்.]

பொருக். 1. 'Reality,' 5, 351,

Book II.: பொருட்பால். [√பொர்.] 2. 'Meaning.' 509, 1046, 583, 197. 3. 'Property,' 63, 122, 128, 141, 176, 212, 226, 241-49, 252, 254, 282, 285, 307, 501, 477, 644, 660, 732, 592, 741, 909, 911, 913, 914, 925, 933, 938, 1230, 751, 753, 755, 756, 757, 759, 1001, 1002. 4. 'A thing, matter,' 355, 423, 462, 675, 695, 746, 901, 588, 751; with பயன், செல்வம், ஆட்சி, உடைமை, ஆக்கம். பொருள், 249, 355, 356, 423, செம்பொருள், 358, 91. எண்பொருள, 424. எண்டுபா ருள், 760. துண்பொருள், 424. அருட்பொருள், 914. பொருள், 178, 371. சிறுபொ அரும்பொருள். ருள், 870. ஒண்பொருள், 760, 1009. வான் நன்பொருள், பொருள், 897. 171. பொருளார், 914. போ ருள்செயல்வகை, Ch. LXXVI. பிறன்பொருளாள் 'neighbour's wife'; 'mulier propria' (B.), 141, 1001, 1002. பொருட்டு 'for the sake of,' 81, 212, 725, பொருட்டால், 256, 1017. பொழுது (1) 'time' (=காலம்), 481; (2) 'day'; (3) 'evening.' பொழுதே 'when,' 1215. பொ முதின் 'than in the time,' 60.

ஒருபொழுதும் 'even one day,' 337. போழ்து, 412, 539, 1229. போழ்தின் 'in the time,' 569, 930, 1105. பொழுதுகண்டிரங் கல் 'mourning at eventide,' Ch. CXXIII.

பொள்ளென 'suddenly,' [என், § 82.]

பொல்லாத 'evil things,' 176. [? from v. பொல்து (§ 62)='be fitting.']

பொறி. 1. 'A sense, organ of sense, 6, 9. 2. 'Fate.' Qur றியின்மை 'want of luck.'

பொறு (§ 64), 'bear, endure.' பொறுத்தல், 151, 152. பொறுத்து, றுக்கும், 389. பொறேன், 1247. 579, 1032.

பொறுத்தான், 37, 155, 156.

பொறுத்த, 230. பொறை (1) 'patience,' 153, 154. பொறையுடைமை, Ch. XVI. (2) 'burthen,' 189, 570, 572, 733, 990, 1003, 1027.

பொன 'gold, any metal,' 155.

267, 888, 931.

பொன்*று* (§ 62), 'die.' [Comp. பொன்றும், 36, 156. பொன்றி, 171. பொன்று, 36. பொன்ருது, 233. பொன்ருமை,

போ (§ 58, 258), 'go.' Causal: போக்கு (§ 62). போகூழ் (வி. தொ.), 371. போகாறு 'expen-போய், 46, 933. diture,' 478. போம், 659, 848, 1070. போ தாய் 'go thou!' 1123. போக, போகா, 376. போகார், 831. 1126. போக்கி, 774. போக்கு 'the dismissal,' 332. அறை போகாது 'not capable of being undermined,' 764.

போர். 1. See பொரு. 2.(§ 34), 'cover.' போர்த்த, 80. போர்த்து, 273.

போது 'a flower,' 1227. [Comp. பூ, அரும்பு, மலர்.]

போழ் (§ 57), 'pass between.' [போ.] போழ், 1108, 1239.

**ேபாழ்து.** See பொழுதை.

போலு (§ 70), 'resemble' [comp. § 227]. போல், 59, 118, 120, 126, 155, 190, 235, 267, 276, 253, 315, 3,4, 395, 574, 706, 781, 826, 882, 887, 940, 946, 957, 1078, 1090, 1096, 1097, 1118, 1180, 1186, 1222, 1253, 1269, 1273, 1274, 1285, 1287. போல, 77, 151, 283, 288, 435, 454, 479, 614, 674, 788, 822, 888, 974, 1027, 1047, 1095, 1099, 1117, 1159, 1161, 1196, போலும், 339, 552, 783, 997, 1048, 1054, 1105, 1228, போலினும், 811. 1232, 1233. போல்வர், 997, 1071. போன்று, 135, 822, 1097, 1170, 1203. போலக 'be like!' 691.

போற்று (§ 62), 'make much of, |

extol, defend, ward off.' போற் **றல்,** 693, 891. போற்றி, 154, 493, 477, 537, 538, 942. போற் றின், 693. போற்றி ஹும், 468. போற்றுவார், 891. போற்று போற்ரு, 315. பவர், 741. போற்கு தார், போற்ருது, 234. 252. போற்குர், 493.

Ш

மக 'child.' [Pronounced by the Tudas max.] மகன் (used with 'father,' தந்தை), 'son,' 67, 69, 70, 196; 'man,' 110. மகள் 'daughter'; pl. மகளிர்='women, 57, 822, 912, 918, 974. வரை வின் மகளிர், 'Ch. டைக்கள் [syn. புதல்வர்], 'children, 196, 388, 60-68; sons of men, 410, 600, 993, 997, 1071. நிலுமக்கள் 'private soldiers.' 770. துலேமக்கள் 'officers,' 770. மாக்கள், irreg. pl. 'human beings,' 329, 420. [Syn. பிள்ளே and குமாரன்.]

மத்து (§ 57), 'rejoice, exult'; 'gladness,' 1000, 1201. மகிழ்ச்சி, 531, 539. மகிழ்தல், 1281. மகிழ்ந்து, 1057. புணர்ச்சிமகிழ் தல், Ch. cxi.

மங்கலைம் [S.], 'blessing,' 60.

மடங்கு 'become bent, folded, indolent.' மடங்கின், 1036. [மடி.]

மடம் [S.], 'simplicity, folly,' மடமை 'folly.' 1297, 1089. மட்வார் 'fools,' 89, 153. மடந் தை 'a maiden,' 1116, 1122, ഥഥവൃദ് 'a woman,' 1273. 1085.

மடல 'a palmyra leaf-stem; a horse made of such stems, on which a suffering lover mounted to proclaim J rief, 1131-37.

மடி [மடங்கு]. 1. 'The fold of a 2. 'Laziness,' garment, 1023. 371, 601-10, 1028. மடியின் மை 'alertness,' Ch. LxI. மத மை 'laziness,' 608.

டிடி (§ 57, 64), perish, destroy,' 604. மடியா = மடித்து (§ 97, Note), 602. மடியும், 603. மடிமடிக் கொண்டு, 603. The former மடி is வி.தொ. ' possessing the faziness which should be destroyed.'

மடு (§ 64), 'hinder.' மடுத்த, 624.

மண (§ 66), 'wed.' மணந்தார் 'wedded folks,' 1221, 1226. மணந்தநாள் 'the wedding-day,' 1233, Nûl. 23, 25.

மணல் 'sand.' [மண்.] மணல் சேணி 'a well in the sand,' 396.

μασπ. 1. 'A gem' [S.], 1273.
2. 'Apple of the eye,' 1123.
3 'Beauty,' 742.

மண 'earth,' 660, 407, 576, 742, 996; 'an earthern vessel,' 883. [Opp. வண். See மணல்.]

மதலே 'a pillar,' 449.

மதி [S.], 'the full moon,' 1116— 1119, 782, 957, 1210. [Comp. பிறை, திங்கள்.]

மதி [S.] (§ 64), 'esteem, honour.' மதிப்பின் 'if . . . esteem,' 898. (n.) 'intellect,' 636, 915, 1229.

மந்திரி [S.], 'counsellor'; = அமைச்சு, 639.

மயங்கு (§ 62), 'be confused' [8.]. [Comp. டை, டையல், டா யம், டாருள்.] டியங்கி, 348. டியக்கம் 'confusion,' 360.

மயல் 'confusion,' 344. [Comp.

மயில் [S. mayūra], 'pea-fowl,' 1081. [மயிலாப்பூர், மயில். Intro. p. ii.]

மயிர் 'hair,' 964, 969.

மரபு 'rature.' மரபிஞர், 188.

மரம் 'a tree,' 78, 216, 217, 600, 576, 879, 997, 1008; prefixed= 'wooden,' 1020, 1058.

மருங்கு 'side' [பக்கம்], 210, 526. மருள் (§ 56, III.), 'be bewildered.' மருண்டு, 1139, 1229; 'bewilderment,' 351, 352, 1002, 1222, 1230. மருட்டு (§ 62), 'pretend, imitate.' மருட்டியற்று, 1020.

10 (15) is 251 'medicine,' 82, 217, 942, 950, 968, 1091, 1102, 1241, 1275, Ch. xcv. ['Corr. of S. amrita.']

மருவு (§ 62) 'cherish.' மருவுக, 800. மரீஇ, 227. (See அள படை.)

மலர் 'a flower full-blown,' 3, 1142, 1289, 1112, 650, 1231, 1119; 'the lotus-flower,' 595. [Comp. பூ, அருப்பு, போது.] மலரு (§ 57), 'blow as a flower, expand.' மலர்தல், 425. மல ரும், 1227.

மன். 1. 'Mountain,' 124, 737, 742. 2. (§ 57), 'abound.' டிமீலந்த, 657.

மல்கு (§ 62), 'abound.' [Comp. மல், மல்லல்.] மல்க 'with corious tears,' 780.

மல்லல் 'abundance,' 245.

மழில் 'habbling,' 66.

மழி (§ 64), 'shave.' மழித்தல், 280.

μοσυρ 'rain,' 12, 15, 55; in comp.
= 'weeping, tearful,' 1239;
'cloud,' Nâl. 361.

மை (§ 66), 'forget.' [பொச்சா.] மறத்தல், 32, 152, 303. முற வற்க 'forget not,' 106. மறந்து, 1284. மறந்தும், 204. 道ورعا மறந்தார், 263. தேன், 1297. மறப்பர், 560. மறந்⊈ர், 1316. மறப்பின், 1125, 1207, 1262. மறப்பினும், 134. மறப்பது, மறக்கல்லா, I297. 108. மரிப்பு, 1207, 1125. 'forgetfulness,' 605.

மறம் 'sin,' 76.

மறன் 'bravery,' 384 ('generositas,' B.), 766. மறவர் 'heroes,' 778.

மை. 1. 'Spot,' 957, 1117. [கோங்கம், மாசு.] 2. 'Other.' In மறுமை 'the other world,' .98, 459, 904, 1042, Nâl. I. 3. (§ 62) 'Refuse, deny, reject.' மறுத்தல்: புலான்மறுத்தல், Ch. XXVI. மறுத்தான், 260. ம.வத்தா, 945; (='again'), 312.

மற்று. [Comp. மறு.] 1.  $\Lambda$ particle which often seems to have no meaning, a mere அசை Bw; but often marks an antithesis = 'but,' 15, 16 (with ஆங்கே), 30, 802, 490, 506, 1316, 266, 695, 773, 356, 359, 362, 364, 1178, 60, 36, 65, 323, 966, 591, 1308, 596, 905, 923, 968, 1122, 1166. **2.** Other' (with எல்லாம்), 'all else,' 39, 221, **226, 655, 95, 588,** 1033, 1206, 380, 459. மற்றின்பம், 173. மற்று தல், 248. மற்றும் 'afterwards,' 540, 344; 'other,' 345, 205; 'nevertheless,' 373, Nâl. 19. 3. 'Otherwise,' 349, 1294, 1151, 1155. மற்றையார் 'others,' 365, 348, 214, 263. மற்றைய(வை) 'other things,' 400, 289, 661.

மற்கு. 1. 'St eet,' 1139. 2. (§ 62), 'wander abroad.' மறகும், 1139.

ம**ை**ற. [Comp. மற.] 1. 'A secret, concealment, 590, 697, 847, 1076, 1180, 1138, 1254. மறைமொழி, 28. 2. (§ 57, 64), 'be hidden; conceal.' மறைந்தவை 'hidden things,' 587. மறைந்து, 278, 274 ('hypocritically'). மறைக் கும, 980. ம*றைத்* தல், 846. மறைத்திர், 1318. மறைப்பேன், 1161, 1253. மறைப்பான், மறைப்பின், 1086. 1029.

மனம் 'mind,' 253, 295, 454, 822, 823, 825, 7, 661, 317, 453-59, 920, 34. [S. manas. Comp. உள் சாம்.] மனத்தது 'what is in the mind,' 278: மனத்தான் 'he whose mind is —,' 271.

மன் 'a house' [comp. இல்], 51, 52, 60, 820, 1268; 'a house-wife' (so இல் for இல்லாள்), 148, 901. டிக்கோயான் 'wife,' 904. [The

com. ഥിങ്ങളി is not found in K.]

மன். 1. An emphatic particle, 378, 540, 996, 1086, 1125, 1161, 1184, 1189, 1212, 1216, 1253, 1254, 1265, 1266, 1284. LD гой G35, 819, 990, 1016, 1170, 1178, 1206, 1329. With கெ.ல், 1165, 1207. 2. (§ 62), 'Endure, last.' மன்னும், 1146, 1164, 1327. In comp. (லி. தொ.) ம*்சுனு*பிர், 68, 190, 244, 268, 318, 457, 1168; 'homines in mundo existentes' மன்னியர் 'very tender,' 138. மன்னுதல, 556. மன்னு, 556. மன்னிய, 692. மன்னன், மன்னவன் 'a king,' 386, 388, 455, 458, 542-46, 553, 556, 558, 559, 581, 583, 610, 692.

மன்ற 'certainly,' 143 (B has மன்றம்=certù), 229, 649, 867, 880, 1136. [Comp. மன்.]

மன்று 'the street,' 820. [Opp. to மண். Comp. மறகு.] மன்றுபடும் 'will become public,' 1138, 1154.

மா [S. mahā]. 1. 'Great,' 68, 245, 526, 544, 617, 999, 1058. [Comp. மாண்.] 2. 'Horse,' 814. [Comp. மான்.] சுவரிமா, 969.

மாசு 'stain,' 278, 601. [Comp. ஆசு.] மாசற்ற 'stainless,' 956. 649. மாசற்குர் 'the spotless ones,' 176, 311, 312, 646. மா சிலன் 'one without spot,' 34. மாசறுகாட்சியவர் 'those who have seen the vision pure,' 192. 352.

மாடு. 1. 'Prosperity.' (See மா, மாண்.) 2. 'Place.' Its inflex. base மாட்டு (§ 251) is used as a prep. sign of 7th case (III. Gr. 63)='near, unto, in regard to'; 5, 94, 175, 188, 211, 303, 536, 541, 991, 1054, 1110, 1199. யார்மாட்டும் 'unto any one whatsoever.'

மாண். (மாட்). [Comp. மா.] I. மாண், adj. 'glorious, resplendent, excellent, worthy, 3, 407, 606, 901, 919, 1114.

II. v. 'excell' (56, III., like உண்). 1. Inf. (§ 168, used as an adverb), மாண 'exceeding, much,' 102, c124, 883; 'valde. 2. Past (§ 87 ; = மாண்டவர்), மாண்டிள் 'men of excellent virtue,' 278, 665. மாண்டதை 'that which has excelled,' 631, 632, 749. மாண்ட (§ 74), '(which has become) excellent,' 604, 607, 766, 897, 3. மாண்டல் (=மாணுதல்), v. noun (§ 148), 'the excelling,' 177. 4. Neg. (§ 121): மாணர், lit. 'those who are without excellence '='foes,' 823. ഥ്വത 'not possessing excellence, undignified, degraded,' 53, 317 (v.n.), 351, 432, 884, 1002, 1207. டிரணுத 'things not excellent, 867 [comp. 317].

III. Nouns. (§ 190). 1. மாட் இ 'excellence, glory,' 52, 60, 646, 750. [Commonly மாட்சிமை; syn. சிறப்பு, பெருமை.] இறை மாட்சி, Ch. xxxix. படைமாட்சி, Ch. Lxxvii. பகைமாட்சி, Ch. txxxvii. 2. மாண்பு 'excellence (moral) in virtue,' 51, 53, 432. [Comp. பண்பு.]

மாதர் 'a woman,' 1081, 1117, 1118, 1120, 1087. [மாது, S.] மாத்திரையார் [S.], 406. Lit. 'those who are a measure.' As in coll. மாத்திரம்=' only,' so here: 'they have the measure and nothing more; they are only persons who exist.'

மாக்கர் 'men, human beings,' 28, 278, 396, 452, 453, 499, 514, 595, 964, 1012. [Comp. S. manushya. Other forms, மணிதர், மானிடர், மாக்கள்.]

மாயம் [S.], 'deceit,' 918, 1258. [Comp. மையல்.]

மாய் (§ 57), 'perish.' [மாயம்.] மாயும் 'will perish,' 878, 1230. மாய்வர் 'they will perish,' 898. மாய்வது 'it is that which will perish,' 996. மாய்த்து 'perishing,' 601. மாயா (=டன்) 'enduring,' 1230.

மாரி 'rain-cloud,' 211, 1017. [Comp. மறை.]

மார்பு 'breast,' 1288, 1311.

மாது (§ 62), 'be bewildered.' [டையல.] மாதும், 1081.

மால். [Comp. S. mālā.] 1. 'இ யல்பு.' மாலேயவர், 1035, 1230. 2. 'Evening,' 1135, 1221-30, 1268. மாழ் (§ 62), 'become dim.' மாழ்

கும், 653.

மாறு (§ 62), 'vary, be changed.' [Lom = other.' Comp. S. mar, causalfrom mri. | டாற்று (§ 62), 'change.' மாளு (§ 121), 'unchanging,' 701. மா**ற்**றும்ப  $\mathfrak{m} = \text{`repel,' } 985.$ மாற்ற 'to amend,' 609. மாற்ற**ல்** 'changing, relieving,' 7; 'exchange, giving in exchange; permutare, 'ப்படமாற்றுவார் 'those who will relieve,' 225. லர் 'enemies,' 749. 'foe,' 471, 868, 985. மாற்ருன் (n.), 'hostility,' 861; 'disagree-கைம்மாறு 'equivalent, டாற்றம் 'word,' 211, 1183. reply,' 689, 725.

மானம் [S.], 'honour,' Ch. Acvii., 970, 384, 766, 432, 1028; 'dishonour,' 968 (= அவமானம்).

டினைச. 1. 'Upon, over,' 3. [Comp. மீ, மீமினைச, மேல்.] 2.v.(§ 57),'Eat.' மினைசவான்.8 வேச்சில் — எச்சில் 'what is left,' 85. [Comp. மினைச.]

பிகு (§ 56, II.), 'exceed.' [Comp. S. mahá.] பிகும் 'will prevail,' 373, 928, 1161. மிக 'much,' 829, 1007, 1074. மிகல் 'prevalence of,' 855-59. மிக்க 'what exceeds,' 504, 724. மிக்கம் 'acts of overweening pride,' 158. மிக்கர்று 'as though (it) were in excess,' 1302. பிக்கார் 'those who excel,' 724. முகுதி 'pride, insolence,' 158, 784. தனிப்படர்மிகுதி, Ch. CXX. பிகைக 'ex-

cess, preponderance, 345, 504. மித்தும் 'if it be in excess, 941.

/மீ 'above.' மீக்க றம் 'will extoll,' 386. [க.ற.] [Comp. மிகல், மேல், மிகுதி.]

மீன். 1. (S. minam) 'a fish,' 931. 2. (from மின் 'glisten'\ 'a star,' 1116.

முக்டி (மு, முத), 'the elder sister of fortune, misfortune,' 617. மா, 936.

முகம், முகன் [S.], 'face, for front,' 84, 90, 92, 224, 706-8, 786, 1116, 1118, 1119. முகத்த, 500. முகத்தான், 93, 565. முகத்து 'in presence of,' 393, 574, 749, 923, 1117. முகத்தின், 824.

முகை 'bud,' 1274.

முடி (§ 57, 64), come to an end; accomplish.' முடிக்கும், 517. முடித்தாலும், 658. முடியார், 908. முடிவு end, 640, 671, 676, 1024.

முட்டு (§ 62), 'hinder.' முட்டா, 547.

முதலே 'a crocodile,' 495.

முதல். [ / Mu.] 1. 'Beginning.' முதல், முதற்று, 1. முதல்!! — 'et caetera,' 941. 2. 'Stem,' 1304. 3. 'Cause,' 948. 4. 'Capital,' 449, 463. முத 'old.' முத குறை (§ 57), 'what is experienced, wise.' முதகுறைந்த த, 707. [Comp. மு. See குறை.] முதவர் 'the elders,' 715.

மூத்தம் [8.] ' pearl,' 1113.

முக்கு (§ 62) 'precede.' [முன். Comp. பிர்து, ஏந்து.] முந்தியி ருப்ப 'so as to take precedence,' 67. முந்து seems an adverb in 380, 603, 707, 715, 1023.

முயங்கு (§ 62), 'embrace.' முயங் இய, 1238. முயக்கம் 'embrace,' 913. முயக்கு, 918, 1107, 1186, 1239, 1108. முயங்க, 1330.

முயது (§ 70, as வெல்), 'use effort.' முயல, 265. முயல் வார், 47. மூயற்சி 'effort,' 611, 616, 619. முயற்றின்மை 'absence of effort,' 616.

முயல் = முசல் 'a h. ' 772.

ψπ 600π 'strength,' 492, 67.

முளி (§ 57), 'break' [com முறி]; (§ 64) Nâl. 1-3. முளி அ. 473, 899 (with இடை).

முல் 'female breast,' 402 (087.

ுள் 'thorn.' முண்டாம், 379. முறி 'tender shoot.' [தளிர்.]

முறு 'tender shoot.' [தள

*முறுவ*ல் 'tooth,' 1113.

முறை. 1. 'Manner, course, order,' 677, 508, 541. கடை முறை 'at last,' 792. 2. 'Relation,' 885, 698. 3. 'Justice,' 388, 547, 548, 553, 558, 559. முறைப்பட, 640.

மு**ற்று** (§ 62), (1) 'end'; (2) 'besiege.' முற்றும் 'it will end,' 491. முற்று து 'not blockading,' 747. முற்றி, 679, 747. முற்று 'a siege,' 748. முற்றிய, 748.

முனி (§ 57), 'beangry.' முஊய, 191.

முன் 'edge of battle,' 749 [முன்.]

முன் (§ 225). 1. Prep. 'before,' 59, 192, 250, 395, 403, 714, 718, 720, 722, 724. 2. Adv. 335; (with நில்), 184, 636, 771, 1053, 535, 442. 3. In comp.: முற்பகல் 'forenoon,' 319; முற்கை 'forearm,' 1157. முன்னர், 435, 716 முன்னட், 1277. [Comp. முந்து, முற்கை.]

மூ. 1. 'Three' (§ 172). டி வோர், .41, 589. டூக்றை 383, 682, 941, 952, 1085. டூக்றின், 360, 684, 688. 2. 'Old' [முது]; 'grow old' (§ 64), மூத்தவறிவு, 441. மூத்தற்று, 1007.

மூக்கு 'nose,' 277.

மூடு (§ 64), 'cover.' ஆடப்பட் டார், 936.

மெய். 1. 'Body,' 65, 619, 774, 925. 2. 'Reality,' 249, 354, 355, 356, 423. மெயுணர்கள், Ch. xxxvi. மெய்யா, 300.

மெல் 'soft.' மென், 919, 1103, 1111, 1265, 1279, 1325. மெல்ல 'softly,' 562, 1094. பெலியார், 250, 561. மெல்லிது, 1289. மென்கம், 877. மெலி (§ 57), 'wasting away.' படர்மெவிந்தி ரங்கல், Ch. cxvii.

மேப் (§ 57), 'graze.' மேய்ந்தற்

அ. 273.

மேல். [Comp. மிகல்.] 1. 'A great man,' 627. மேலல்லார், 973. 2. Prep. 'above, over, against,' 232, 250, 861, 973, 1016, 1079, 1087, 1182, 1262. 3. With verbs: செல், கொள், வரு, 262, 326, 335, 409, 551, 713, 733, 765, 784, 836, 845, 938, 981, 1055. 4. (கி.கு.) மேல, 320. மேற்றே, 1027. மேலர், 1218. 5. Comp. மேலுலகம் 'heaven,' 222. மேன்மேல் 'more and more,' 368. மேன்மை 'superiority,' 137.

மேவு (§ 62), 'desire, join.' [வி ரும்பு; பொருந்து.] மேவார், 1059. மேவும், 857. மே-க (=விரும்ப), 861. மேவற்க (= மேலிட்டுக்கொள்ள), 877. மே வன, 1073.

மேனி 'body' ('உடல்'), 1113, 1182, 1185, 1189, 1278. [மேல்.]

மை. 1. இம்மை, 459, 1042; மறுமை, 98, 1315, 126. ஒருமை 'in this life,' 'in hac vid, propriè est unus ortus' (B.), 126 (see ஒரு); எழுமை ர the life to come'; 'altera vita, propriè est septem ortus' (B.). 2. In சிற மை, க்ட 98, 645, 153. 3. மையாத்தி 'bewilderment,' 1112. [மைந்து.] மை-ந்து 'confusion,' 539 [comp. மயக்கம்]. மை-யல் 'confusion,' 838.

மொக்குள் 'bud,' 1274. [Comp. முகை.]

மொய்ப்பு 'courage.' மொய்ம் பினவர், 492.

பொழி. 1. (n.) 'A word,' 28, 1121, 1258, 567, 1258 [always with enithet, நிறை, மறை, பணி, 07 பணி, கூடு]. 2.(§ 57), 'Speak.' மொழிவது, 643. மொழியின், 295.

மோ (§ 60, பக இரு), 'smell.' [முகரு.] மோப்ப, 90.

w

யா. I. (§ 64), 'tie, join.' [Comp. ஆர்.] யாக்க 'join thou,' 793. [For the இ comp. III. Gr. 24, Nannil, 164.] யாப்பு 'a tie, tying,' 777, 1093. யாக்கை 'body, compacted,' 79, 239, 942. யாக்கை திலேயாமை, Nâl. 21-30.

II. For at (§ 47), 'which.' [Comp. அ, இ, உ, எ.] (1) யா (sub. and obj.), 'what or which things?' 54, 127, 380. wir before a noun and உம் after: 'any whatsoever,' 641. (2) யாது 'what?' 178, 254, 291, 321, 324, 341, 397, 462, 703, 789, 801, 831, 833, 842, 986, 1041, 1049, 1212 [with உம், ஒன்றம், ஆனும்]. (3) யார் 'who?' (m.f.), 94, 149, 162, 175, 256, 509, 536, 541. Without ய்: ஆர், 991, 1249, 1294, 1314, 1317, Nâl. 2. w. Gr (double int.), 477, 779, 855, 1299. யார்க்கும், 317, 613, 647, 664, 693, 364, 960, 1181. யார்யார்க்கும், 20. யார்யார் யாங்கு 'where?' வாய், 423. 1070. யாங்க**ணு**ம் 'evarj. where,' 864. யாண்டு, யாண்டும், 4, 585, 895, 1104.

யாமம் [S.] 'midnight,' 1136, 1167, 1252. யாமத்த 'at midnight.'

யாழ் 'lute,' 66, 279. [ஆம்.]

யான் 'elephant' [ஆணி], 599, 678, 758, 772, Nâl. 3, 21. [களி ஹ, வேழம்.]

யான் = கான (§ 10), 'I.' SING.—
(1) யான், 116, 346, 1071, 1094, 1098, 1161, 1167, 1125, 1184, 1206, 1212, 1225, 1247, 1253, 1254. (2) என்னே, 1316, 1244,

1256, 1296. (3) . . . . (4) என்க்கு, 1151. (5) என்னினும், 1290. (6) என், 771, 1081, 1185, 1136, 1139, 1292, 1295, 1296, 1297, 1284, 1264, 1252, 1254, 1175, 1316, 1310, 1324, 1230, 1262, 1242, 1246, 1248, 1249, 1209, 1213, 1237, 1170, 1163, 1168, 1181, 1182, 1189. என்ற, 346. (7) என்கன், 1174.

PLUB.—(1) யாம், 61, 300, 790, 844, 1111, 1123, 1140, 1150, 1171, 1204, 1245, 1278, 1265, 1312, 1329. நாம், 1195. (2) எம்மை, 1205, 1217, 1318. (3) . . . . (4) நமக்கு, 1195, 1231. எமக்கு, 790, 1142, 1176, 1291. (5) நம்மி இம், 1277. (6) நம், 1220, 1258. எம், 1278, 1180, 1126, 1185, 1204, 1205, 1222. (7) எம்மிடை, 1122.

<u>ରା</u>

வகு (§ 64). [Comp. பகு.] வகுக் தல், 385. வகுத்தான், 377. வ குத்த, 377. வகை 'manner,' 33, 377. 465, 514, 953. தெரிந்து செயல்வகை, Ch. xxvii. விண செயல்வகை, Ch. ixviii. குடி செயல்வகை, Ch. ciii. பொருள் செயல்வகை, Ch. ixvii. வ கைபறி, 713, 721, 878. வகைதெ ரி, 27. வகைமாண்ட 'possessed of all manner of excellence,' 897. வகையர், 817. வகைமை=

வசை 'disgrace, reproach, blame,' 238-40. [Opp. to இசை.]

வஞ்சம் [S.] 'deceit.' வஞ்சர், 824. வஞ்சமன*த்தான்*, 271. வஞ்சி (§ 64), 'deceive.' வஞ் சித்து, 276. வஞ்சிப்பது, 366.

2. 'Fault,' 502, 549, 689, 1079.

வணங்கு (§ 62), 'reverence, bow, bend. [வின.] வணங்கிட், 419. வணங்கா, 9. வணக்கம் 'reverence, bending,' 827. வண்ணம் [S.] 'method,' 561, 664; 'colour,' 714.

ചഞ്ഞ. Jee ചണ്.

യെ ഇ 'belly,' 412.

வயின் (§ 251), 'place'; used as sign of 7th case: 'in oneself,' 846; 'where it springs up,'வி. தொ., 177. [Comp. வழி.] அவர்வயின் வி.தம்பல் 'mutual longing,'Ch. cxxvII.

வரன் [S.], 'a boon; bliss,' 24. [Comp. வரம்.]

வரிசை 'order of merit' [தகுதி], 528. [Comp. வரி.]

வருக்து (§ 62), 'suffer, take pains.' [Comp. பருவரல்.] வருந் திஞர் 'those who suffer,' 1131. வருத்தா, 468. வருத்தம் 'trouble, pains,' 468, 619.

வரை. 1. 'Limit,' 480. வரை 'the time to destroy,' 488. മേതമതു 'the measure of one's means,' 480. பிறன்வரையாள் 'she who is within the limits, possession of an other,' 150; quae est intra limites' (B.). நிலவரை 'to the ends of the 2. (§ 57) 'Take, earth,' 234. accept as one's limit.' அறன்வ ரையான் 'who takes not virtue as his limit, measure of conduct,' வரைத்து 'it has as its limit, measure,' 105. வரையும் 'as far as '748. മതമെ 'limit of decorum, modestia,' 919. வகைரவின்பகளிர், Ch. XCII., 'women who are immodest.'

வல். வன் 'strong, hard cruel; prompt,' 273, 496, 721, 737. [Comp. பல, பெல், S.] உண் சொல் 'harsh words,' 99. வன் பால் 'rocky, sterile soil,' 78. வன்கண் 'a hard eye; pitilessness or cool determination,' 228, 276, 632, 689, 726, 762, 764, 775, 1027, 1156, 1198, 1222.

வலி 'strength,' 273, 380, 471, 473, 1131. வலியறிதல், Ch. xLVIII. அறன்வலியறுத்தல் Ch. IV. வன்மை 'strength, 153, 444, 682, 1063, 1151. சொல்வனமை, Ch. LXV. வென் (8ഘ പ0.) பாடு 'strength.' ബഞ്பட்டது ് what possesses strength, 1063. வலியார் 'those who are strong,' 250, [Opp. டெலியார்.] வல்லறிதல் discernment,' 582. 'prompt [Comp. മക്ഷം.]

Conj. app. (Intro. p. xxiii.). வல்ல 'thou art able,' 1118. வல்ல 'thou art able,' 1118. வல்ல (ர)ன், 387, 446, 647 (pl.), 683, 578, 648, 717, 795, 808, 855, 999. வல்லது, 385, 585, 633, 634, 713, 845, 1321, Nâl. 101. வற்ற, 587, 1079. வல்லே (adv.), 'swiftly,' 480. [Comp. வல் in 1151, 582.]

വര്യ 'net,'348. [? പെം'ണോ.]

வழ-ங்கு (§ 62), 'be current, be in use, pass round, give.' [Comp. பழ, வழி, ஒழுங்கு.] வழங்கி, 11. வழங்கும், 245,477. வழங் காது, 19. வழங்குவது, 99, 955. வழக்கு 'method; cause,' 73, 75, 795, 991, 992.

வழி. 1. 'A way,' 38, 766, 1170. பெண்வழிச்சேறல், Ch. xci. 2. 'After, the sequel,' 865, 508, 461. 3. 'Posterity,' 44. 4. With verb. root or adj. part. = 'when,' 770, 846, 1224, 1299, 1300, 1308. வழியுரை 'deliver a message,' 688. வழியரு 'what is in the way of,' 80. வழ்வந்த 'old, veteran, hereuitary,' 764, 807, 809.

வழுக்கு (§ 62), 'slip.' வழுக்கி யும் 'though they slip,' 139, 165. வழுக்காமை 'not failing' (= வழுக்காமல்), 536. வழுக்கு 'a slip, failure,' 776. [Comp. பழு, பழி.]

வழுத்து (§ 62), 'salute, bless.' [Comp. வாழ்.] வழுத்தினள், 1317.

வள் (ர (§ 57) 'grow.' வளர்வது ·what is growing,' 718. வளர 'so as to increase,' 1223.

வளர tor வளவு 'a circuit, bank,'

523. [alar.] Genaler the compass of a tank.

வளி 'wind' [காற்று], 245, 1108, 1239; வாகம் in med., 941.

യ്ണ 'a bangle, bracelet,' 1157, 1277. [യ്യണ 'encircle.']

வள், வண் 'strong, 'prosperous,' 239. வள்ளியம் 'we are prosperous,' 598. [Comp. பெரிய.] வளம் 'produce, income, plenty, prosperity,' 14, 480, 512, 736, 739. வளத்தன் 'yielding plenty,' 739. வளத்தன் 'she who expends according to her husband's means,' 51.

வள்ளி 'a creeper, a species of convolvulus,' 1304.

வ அப 'dry.' [வல்.] வறுடைம 'poverty,' 408, 769, 934. வறங் கூர் 'grow dry.' [வறு + அம்; see கூர்.] வறியார் 'poor people,' 221. [Comp. பெரியார்.] வறிஞர், Nâl. 1.

வற (§ 66), 'grow dry.' வறக் குமேல், 18. வற்றல் 'dryness,'

78.

வா (§ 70), 'come, result.'

I. (வரு, வந்த்.) வருக 'may he come!' 1266. (வி. தொ.) வரு, 83, 86, 737, 1269. வருப 'things which come,' 961. வரல், 1205, வ*ருத*ல், II, 642. வது, 39, 429, 1048, 1202. வரும், 63, 220, 264, 303, 319, 362-68, 455, 529, 621, 1042, 1223, 1224. வருங்கால் ' when it comes,' 723, வருழு**ன்**னர் 'before 830, 859. it comes,' 435. வருபவன், 774. வரின், 969, 970, 1052, 1179, 1267, 1282. வரினும், 433, 625, 669, 765.

ÎI. வந்து, 1058. வந்தான், 530. வந்த, 609, 754, 767, 968; with வெரு, இளி, அமி, வழி seems=nearly to உள்ள or term. '-tive,' &c., 563, 569, 654, 764,

807, 209, 1044, 1066.

III. வாரா, 335, 356, 755, 1179.

IV. வசவு 'a coming,' 1043, 1151, 1165, 1264.

வாடு 'wither.' வாடு (வி. தொ.), 1237. வாடிய, 1234, 1235. வா டி.ஹாம், 1322.

வாட்டு 'draughts: game,' 401.

வாணிகம் [S.], 'merchandise,'

வாதம் [S.], 'word,' 685.

வாய் (§ 64, 57), 'succeed, be fit-

ting; exist.'

I. வாயின் 'if it be obtained,' 536. வாய்ந்த 'suitable,' 737. வாய்ப்ப 'things which are fitting,' 948. வாய்ப்பன், 865.

II. 'Place,' 33, 624, 673, 789, 948, 1001, 1117; 'mouth,' 91, 139, 159, 415, 420, 423, 424, 689, 721, 959, 1100. வாயினர், 419.

ÎII. வாயில் (=வாசல்) 'gate, way,' 6. வாட்டை 'truth,' Ch. xxx., 291, 292, 295, 298, 300, 364, 688, 952, 953, 983.

வாரு (§ 62), 'pour.' வாரும்,

வாரி. [S.], 'income,' 512; 'water,'

வால், வான் 'pure, white,' 2, 714, 1121. [Comp. வெள்.]

வாழ் (§ 57), prosper, live prosperously.' Comp. வழ.]

I. வாழ் (வி. தொ.), 38, 326. வாழ்தல், 183, 231, 967, 1062, 1124, 1158. வாழி 'hail! salve!' 1111, 1118, 1210, 1221, 1222, 1\_42. உரழிய, 1200. வாழ்கு, வாழுர், 58, 392, 542, 1312. வாழுதம், 1193. வாழ் 557. வான், 41, 42, 147, 214, 1025. வாழ்வார், 3, 6, 240, 276, 528, 1033, 1160, 1192, 1198. பவன், 47, 50. வழ்வது, 81, 337. வாழ்வாங்கு, 50. வாழ்தம் 'we have lived; viximus!' 956, 971. வாழாதான், 479 வாயூர, g6g. வாழாதவர், 240, 237. வாழாத, 970. வாழினம், 420, 906.

II. வாழ்க்கை 'prosperity, happiness, happy life,' 44-49, 51, 52, 78, 83, 330, 435, 479, 523, 856,890, 897, 968. இவ்வாழ்க்

கை, Ch. v., 46, 47. வாழ்க்கைத் துஊ்தலம், Ch. vi.

IU வாழ்த்து 'praise,' Ch. 1. கடவுள்வாழ்த்து.

வாள் 'sword,' 334, 726, 727, 882; brightness,' 1261 [ஒளி]. வா வாண்டை 'swordsman hip,' 614.

வான், வானம், forms of the same word; the change is கடைக்குறை, III. Gr. 41. [Comp. S. varuna.]

I. வானம். 1. மழை 'rain,' 19. 2. மேகம் 'cloud,' 559. 3. ஆகாசம் 'sky,' 18, 1192. 4. வீட்டுவகம் 'the heavenly world,' 353. வானக்கவர் (§ 184), 'the inhabitants of heaven,' 86.

II. வாண். 1. மழை 'rain,' 💶, 20. 2. ஆகாசம், 542. வான் சிறப்பு 'the excellence of rain,' Ch. 11. வானேர் (§ 184), 'the heavenly ones,' 18, 346. வான கும் [opp. வையகம்], 'the heavenly place, coelum, 101. ணுறையுந்தெய்வம் [opp. வை wind, 'the divinity that dwells in heaven,' 50. வான்பொருள் 'great wealth, heaped up to heaven,' 897. வானுயர் தோற் pin 'a form that is high as heaven,' 272. [Syn. விசும்பு, புயல், எழிலி.] Syn. ചിഞ്ഞു.

III. See வால்.

விக்குள் 'hiccough,' 335.

**பிசும்பு.** [Comp. S. vrish.] **1.** 'Cloud,' 16. [மேசம்.] **2.** 'Firmament,' 25, 957. [ஆகாயம்.]

and (§ 68, 254), 'leave; emit; put.' It is often redundant.

I. விடு (imp.), 1247; (வி.தொ), 689. விடுக, 928. விட, 1118. விடல், 113, 158, 203, 314, 343, 350, 697, 517, 818, 830, 831, 876, 979, 912, 961, 1245, 450, 755, 797, 1302, 1203. விடுகல், '038. விடும், 28, 121, 128, 138, 167, 168, 267, 451, 476, 498, 535, 592, 608, 616, 980, 1039, 1068, 1253. விடுவார், 799, 1310. விடின்=

'if,' 17, 238, 280, 1159. விடி **ஹ**ம், 876. II. விடா, 347, 422, 1324.

விடாது, 1210. விடாா, 809. விடாதவர், 347.

III. @LL., 695. விட்டேம், 1036.

IV. வீடு (=விடுதல்), 'relin-

quishment,' 791.

விண், a variation of வான், 'cloud,' 13.

விதிரு (§ 64), 'sprinkle.' പ്പി 🗟 சார், 1077.

பிதைம்பு, விதைப்பு (§ 62), 'desire.' [விரும்பு] அவர்வயின் விதும்பல், Ch. cxxvII. புணர்ச் சிவிதும்டல், Ch. cxxix. விதுப்பழிதல், Ch. cxvIII. துப்பு 'desire,' 1290. മി

வித்தகர் [S.], 'learned men,' 235. வித்து [S.], 'seed,' 24, 85, 138,

36ī. [வி*தை*.]

விய (§ 66), 'admire, praise.' விய-வற்க, 439. விய-ந்து, 978. விய-ந்தான், 474. விய-ன் 'wide,' 13, 19, 716, 1016.

வியர்ப்ப (§ 64), 'perspire,' 1328. (See Carr.)

விரல் 'finger,' 1261, Nâl. 123.

விரி (§ 57, 64), 'expand.' മി. தொ, 13. விரி-த்து, 650.

1, 'A feast,' 1211, விருந்து. 1268. [Com. says it means 'a novelty'; hence = 2. 'A guest,' 43, 81-90. விருந் தோம்பல் 'hospitality,' Ch. ix.; opp. ' விருந்தோரா அல்,' 153.

விருப்பு 'desire,' 522. [விரும்பு.] விரை 'hasten.' விரைந்து, 474. 1080, 1218. விரைந்தது, 679.

விலங்கு 'beast,' 410.

മി 2% 'price,' 256. [മില്, മി ന്.]

ലിറെ 'Իo₩,'827,872. Comp. ല അ. ി

விழ் (§ 64), 'see, awake.' விழிப் விழிக் பத், 339. விழித்த, 775. கும், 1218.

விழு. 1. (§ 57), 'fall.' விழும்,

107 [B. has விழுமம்]. മിശൂப புண் 'a deadly wound,' 776 (3. speciale ac notabile vulnus ). 2. 'Affliction ' [தன்பம்]. விழு-மம், 107 (?), 284, 313, 663 (diff. epi. in each). 3. 'Excellence,' சிறப்பு 'celsitudo' 162, 363. விழு-ப்பம், 21, 131. (B.). விழு-மியார், 201.

விழுங்கு (§ 62) 'swallow,' 931. [விழுகியேற்று.]

விழை (§ 57), 'desire eagerly.' விழை (வி. தோ.), 804. മിയെഥ്നം ய, 8io. விழை-யும், 630, 911, മിഞ്യം-ப, 692. 80g. ചിഞ്യം-മു ചൂച്ച, 1036. விழை-வான், 615, 901, 902. விழை-யான், 615, 628, 911, 810. விழை-யாதான், 629. விழை-யாமை, 692. னில்விழையாமை, Ch. xv.

விள-ங்கு (§ 62), 'shine.' [Comp. விள-ங்கும், 717, 957. ஓள்.] விள-க்கு, 299, 1186. விள-க்கம், 601, 753, 853.

മിണ്. 1. (§ 57), 'die, disperse.' விளி-ந்தார் 'the dead,' விளி-யும், 1209. விளி-யாது, 145. விளி-ந்தற்று 'it is as the dispersing, 332. 2. (§ 64), 'call.' விளித்தற்று 'it is like summoning,' 894.

**ച**ിമ്പ (§ 57), 'grow.' [Comp. മണ-ഥ്. | മൂന്ന-മുക്ക, 732. ്ണ-മൂ'growth,' 284, 738. മിവ്ന-யுன் 'produce,' 545, 731. [Comp. മി അ- ചെയിൽ (മി. பொரு-ள.] தொ.) 'where they grow,' 177.

പ്പെടുത്ത് 'victory,' 180. [' (ചെற்றி.'] விற், வில் (§ 70, as கல்), 'sell.' விற்றற்கு, 1080. விற்று, 220. [See ක් කැ.]

മിതെ a) (§ 62), 'enquire.' [മിതു.] அதர்விஞப் (= வினவி) 'asking the way,' 594.

 $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$   $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$   $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$   $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$   $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$   $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$   $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$   $\mathbf{G}^{\mathbf{G}}$ I. 'Action in general,' 279, 367, 439, 483, 519, 631, 612, 697, 758, 901, 1022, 456, 584, 684, 819, 836. 
gen an man 'activity,' 618, 632, 1022. ஆள்வின யுடைமை, Čh.

விணேயாண்டை, 904. தெரிந்து‱யாடல், Ch. Lii., விணத்தா ப்பை, Ch. 🤚 512-20. LXVI. விணத்திட்பம், Ch. LXVII. விணசெயல்வகை, Ch. LXVIII., செய்வினே 'action,'

455, 953, 677. II. 'Deed, with idea of retribution,' 63, 244, 327, Nal. 3, 101-10. [Comp. பழவின, Nal. Ch. xi.] ചൗതിത 'virtuous എനമിത്ത് 'virtuous Ch. xi.] action,'പ്രമയിയോ 'other (vicious) action, 321, 909. ചി?അப്பகை 'nemesis,' 207. ் நல்வினே, 335. **தீவினே, 201, 209, 210**. தீ வினே யச்சம், Ch. xxi. Hence இருவி 2ணயும், 5.

III. 'Warlike operations,' 471, 491, 749, 750, 1268. வென் றிவினே 'the action that gains

the victory,' 683. IV. 'Hostility;' 781. නු කො

யர் 'doers,' 329.

வீ (§ 57), 'fail.' [விழு.] வீ-வர் 'they will fail,' 289. வீ-யாது வீ-யா. 'unfailing,' 207, 208.

வீங்கியை, வு"ங்கு (§ 62), 'swell.'

வீழ் (§ 64), 'let down, fasten' (causal of a) (p=' fall '); (§ 57), 'fall, love' [poet. for விழு and வீழ 'to be loved,' ചിതഥു). 1191, 1193, 1194. வீழின் 'if it வீழ்-வார் 'will love,' fall, 16. 1103, 1191, 1192, 1194, 1198, வீழும் 'will fall, 1202, 1325. 1030; 'who love,' 1108, 1123. வீழ்-த்த 'fastened,' 1251. வீழ்--வீழுநா ந்**த** 'fallen,' 955. 'lovers; loved one,' 1193. alij-பவள் 'she whom I love,' பப்ப வீட்-நோள் 'a lost day,' 38.

af m 'greatness, majesty,' 665, 749, 904 (with எய்). வீ ற்றி 'supreme greatness,' ருக்கை 789.

வெம். a 'hot, swift, severe.' வெய், வே.

I. வெ.ஞ்.கோல் (=கொடுங் கோல்) 'tyranny.' வெ**ங்**சோ லன் 'a tyrant,' 563. வெ-ந்-துப்பு 'hot anger.' வெந்துட் பின் வேந்து 'an angry king,' வெ-ம்த 'anything hot; quickly,' 569, 1128. (മെ-ധി 'sunshine.'

II. @a-嗫ௌ (§ 62) 'be angry.' வெகுளும், 870. 'wrath,' 29, 35, 309, 864. [=# **ெ**சுகு**ளா**மை னம், கதம். 'absence of wrath,' Ch. xxxI., 303, 308, 360, 526, 531, 1060.

III. Ca-o 'fear.' fear; Lat. ver-eor.] வெருவு வெரூஉம்= (§ 62) 'fear.' வெருவும் (*அளபெடை*) 'will fear, 599. வெருவரு (sce வா) வெருவந்த 'things that cause fear, tyrannical acts,' 563. செய்யாமை, Ch. வெருவந்த வெருவந்து 'dreading,' LVII. 569.

covet.' [Comp. விழை, வீழ், விரும்பு.] வெ-ஃசுச் வெ-ஃகின், 171, 180. ` வெ-ஃகி, 172-77. வெ.ஃகா, 179. வெ.

ஃகாமை, Ch. xviii.

V. வெ-று (1) 'detestable.' வெறிய 'hateful things,' 175. (2) (§ 64), 'detest. வெறுப்பு ion,' 696. (3) 'Admi-வெறுத்தக்க 'admir-'detestation,' 696. ration.' (4) வெறு-க்கை able,' 993. glory, 600 ('sedes, B.), 761, 971. VI. Ca (§ 58), 'burn.' Ca.

*வே-பாக்கு* (§ 97, ந்து, 89). Note), 'it will burn,' 1128.

**வெண்மை.** See வெள்.

வெல் (§ 70), 'conquer.'

I. `வெல் (வி. தொ.), 761. 'െ**ഓം-ഓം,** 647. வெல்-லும், (മെസ്-മുക്ക 481, 495, 645, 769. 748.

வென்-று, 931, 1268. II. வென்-ரூர், வெண்-ற, 174. 1327. வென்-றது, 931<sup>.</sup>

III. வென்-றி 'victory,' 546, 683.

ĪV. Caloù 'a javelin,' 5∞, 546, 552, 772, 774, 775, 1113. Canna 'javelin-bearers,' 683. ලක්ක (§ 184), 'thou art a dart,' 1221.

வெள் 'white.' வெள்ளம் stream of water,' 595, 622, 1170. 'ignorance,' வெளிறு 503. 'ignorance.' வெண்மை 844. മെണി 'Appen.' வெளிப்படு 'become manifest,' 1145. ചെ ளியார் 'ignorant persons,' 714.

வெறி 'fragrance,' 1113.

வேட்டுவன் 'a hunter,' 274. [} வேள்.]

வேண்-டு [வேள்; comp. பேண்] (§ 62), 'want, ask, require.' வேண்டு தல் 'desire,' 4. வேண் வேண்ட, டல், 82, 871. வேண்டற்க 'seek not,' 364. வேண்டுவான், 281. 177, 931. ேண்டுக, 960. வேண்டுபு, 696. வேண்டுப்வர் 'those who wint,' 173, 320, 562, 580, 602, 962. வேண்டும் 'will require,' 21; 'is needed,' 178, 85, 257, 316, 362, 343, 481, 470, 538, 652, 653, 611, 667, 794, 867, 960, 963, 1150, 1282, 1060; '(when, as) you seek,' 362, 367. வேண்டி, 263, 804, 1256. 265, 777, வேண்டிய, 265, 343, 651. வேண்டியவர், 1177. வேண் டின், 154, 342, 893, 960, 1150, 1062. வேண்டார், 670. வேண் டாது, 670, 1037. வேண்டா 'it is not necessary,' 37, 211, 280, 357, 497, 777, 785, 901, 942, 1003. வேண்டாதான், 163, 206, *வேண்டாடை* 584, 922. 'absence of desire,' 4, 180, 362. [வேண்டும் is used impersonally as in common Tamil. For the neg., in 942, வேண்டாவாம் is found, and simply இவண்டா, not வேண்டாம்.]

வேக்தன் 'king' (see √ெவ), 382, 389, 390, 481, 528, 530, 549, 557, 564, 567-69, 582, 665,

689, 691, 756, 761, 899, 1268. வேந்து, 550, 551, 561, 681, 735, 740, 895.

வேய் 'bambu,' 1113. [மூங்கில்.] வோ் (§ 64), 'perspire, be angry' [வியாப்ப]. (See √வெ.) வே **ரப்பர், வே**ரார், 487.

வேல். See √ a.

வேலி 'a hedge,' 1016.

வேள் [வேண்டு], 'favour, desire.' வேளாண்டை 'beneficence,' 81, @ajr-ක් 'bene-212,613, 614. ficence,' 87, 88; 'offering': five are enumerated, (1) study of the Vêdas, to Bramha; (2) fireofferings, to gods; (3) foodofferings, to all living creatures; water-offerings, to the Manes; (5) alms, to the needy. [Comp. S. yaga.] (§ 70), sacrifice ; desire eagerly.' வேட்டல் 'offering,' 259. 'வேட்ப 'so as to desire,' 643, 646, 696. வேட் ് രോ**ட്ப ' so a.s** பன 'desirable things,' 697. மேட்ட 'when — desired,' 1105.

வேற 'other.' Comp. மறு 'vary.'] Also, as a noun, = 'kind,' 374, 143, 514, 600, 704, 819, 822, வேற்று கைமு. 926, 1012, 1209. 972.

ബെ. 1. 'The earth.' வையம், வையத்து 'un 189, 50, 353. earth, 22, 850. வையகம், 75, മൈயக்(5,701. 101, 547; terra. வையத்தார், 238. 2. (§ 64, 261), Place, put, consider, Nal. .. வைக்க, 50, 214, 388, 850. வைத்.ு, 228, வைக்கும், 776. 840, 1269. வைத்தான், 1001. வையார், 155. തെവ്பர், I55. 3. 'Straw,' 435.

வைகல் 'a day.' *ഞെമു ഒ ഉവു* ഥ 'daily,' 83, Nal. 7, 39.

## ~ SOTOE ~

சிந்தைக் கினிய செவிக்கினிய வாய்க்கினிய வந்த விருவின்க்கு மாமருந்து முந்திய நன்னெறி நாமறிய நாப்புலமை வள்ளுவைஞர் பன்னிய வின்குஅள் வெண்பா.

Sweet to the thought, sweet to the ear, sweet to the mouth, Great cure for twofold deeds' disease, is Valluvar's Sweet Kurral-Venpå verse, with tongue right eloquent Set forth, that we the way of good may know.



## INDEX.

A, the letter, 3, 184. Action, 186. See Deed. Adultery, 21. Aeschylus, 187. Agastya, 302. Agriculture, 140, 191. Ahankara, 245. Ahimsâ, 241. Aid of great men, 64. Akbar, 256. Alliances, 290. Ambassadors, 280. Aṅgam, 282. Anger, 41. Appellatives, xxiii. Apramâda, 265. Arhata, 277. Ariel, M., i., xiii. Aristotle, xii., 213, 217, 237. Army, 288. Arugan, 184, 186. [S. Arhat.] See Arhata. Ascetics, 5, 6, 34, 192, &c. Attributes, 188. Augustine, S., xv. Avvaiyâr, 251, 253, 307. Ayirâni, 206.

Babington, B. G., Pref. v. Backbiting, 26.
Bahu-vrîhi, 290.
Barth, Dr., i., 201, 219, 243.
Baseness, 145.
Becoming conduct, 30.
Benefits, 16.
Benevolence, 34.
Benignity, 81.
Beschi, Fref. iv. &c.; Intro. vi.

Bhagavàn, 183.
Bhagavat Gitâ, 183, 189, 196, 197, 219, 220, 242, 245, 247. See Gitâ.
Bhartrihari, 322.
Bonds, Ch. xxxv.
Böhtlingk, Pref. iv.
Brotherton, T., Pref. v.
Browning, R., 198.

Çakuntala, 322, 323. Çarvanaperumâlaiyar, v. Cato Dionysius, 294. Catullus, 326. Censoriousness, 26. Children, 11 [v. 60-70]. Çîvaga-Çintâmani, iv. Clemency, 269. Complainings, 160. Compounds, xviii. Confidence, 72. Conington, Prof., 185. Consideration, 67. Council, 283. Courtesy, 135. Courtiership, 281. Covetousness, 25. Cowards, v. 534. Cowell, Prof., 277.

Dante, 187.
Declension, xix.
Decorum, 20.
Deeds, 186, 248.
Deliberation, 67.
Demon, 268.
Detectives, 82.
Dhamma-pada, 241, 265.

Diet, 128.
Don.e. tie life, 9.
Dowson's Class. Dict. of Hindu Myth., 278.
Draughts (game), v. 401.
Drâvidian, xv.
Dread of evil deeds, 29.
Drew, W. H., Pref. v.; v., xii.
Drunkenness, 125, 305.
Duty, v. 211.

Effort, 86.
Élêla-çiṅgan, ii.
Ellipsis, xvii.
Ellis, F. W., Pref. v.; Intro. v.
Energy, 83.
Enlargements of sub. or obj.. xviii.
Enmity, 241.
— within, 120.
Enthusiasm, 289.
Envoys, 95, 280, &c.
Envy, 24.
Evil, fear of, 29.
— not doing, 42.
Eyes, v. 573, &c.

Familiarity, 110, 293.
Famine, 5, 190.
Fate, 52, 248, &c., v. 619.
Faults, 63.
Firn.ness, 278.
Five-fold uprightness, 243.
Flesh, 35.
Folly, 114, 296.
Forts, 103, 286.
Fortune, goddess of, 86, 273.
Foulkes, T. 192.
Fr.ad, 39.
Friendship, 108, &c., 290.

Gaming, 127, 306.
Gandharva marriage, 149, 322.
Gîtâ, 272, 274.
Giving, 31.
Ged, vii., 3, 4, 184, &c.
Gough, Prof., 277.
Grammar, xv.
Grant, Sir A., xii.
Grant-Duff's Hist. of Mahrattas, 286.
Gratitude, 16.
Graul, Dr., Pref. iii.; iv., xiii.

Guests, 14.
Guru Noodle, Pref. v.

Harmony, v. 573. Harshness, 268. Hearing, 61. Hitôpadêça, 249. 251, 278. Honour, 131, 309. Hopefulness, 87. Horace, 186, 201. Hospitality, 14. Hostility, 117.

Ignorance, 59, 115.
Impartiality, 17.
Inconsistency, 37.
Indische Sinupflauzen, Pref. iii.
Indolence, 272.
Indra. v. 25, 206, 302.
Injustice, 78, 267.
Instability, 46.
Invocation, 183.
Irony, 297.

Jains, ii., v. 189, 192, 200, 277. Justice, 77, 266.

Kâman, xiii.
Kâmattu-pâl, xiii.
Kamban, 194, 305.
Karma, 243.
Keble, 202.
Killing, 44, 242.
Kindred, 74.
Kurral, iii.
Kurrambar, 285.

Lamia, 305.
Lamp, v. 299.
Land, 102, 284.
Leaders, v. 770.
Learning, 58.
Linch-pin, 278.
Long-grief and Long-life, 241.
Lotus, 271.
Love, 12, 149, 187.
Lucretius, 188.

Madras, 289. Mahâmâyâ, 273. Mammatâ, 245. **Manly effort, 86, 273.** Manu, Pref. iv. 183, 200, 201, 241, 250, 251, 263, 266, 267, 268, 270, 275, 285, 286, 302, 307. Mârka-çakâyan, x. Marriage, 192, 200. Mayilâpûr, i., x. Mean associations, 66. Medicine, 128, 307. Mendicancy, 142, 143, 318-20. Metonomy, xviii. Metre, xxv. Military spirit, 107, 289. Ministers of State, 89, 275. Misfortune, goddess of, 278. Monier-Williams, Sir M., 322, 774. Moore, T., 187. Mozley, 239. Müller, Prof. F. Max, 241, 205. Murder, 44.

Nalusha, 302.
Naishadam, 284.
Nâladi, xiii.
Naunâl, 184, 253, 285.
Nero, 287.
Netti, 320.
Nirvâṇa, 186.
Nîti-nerri-vilakkam, 277.
Nobility, 130, 308, 310.
Noscitur à sociis, Ch. xivi., 453.

Offending the great, 122. Oldenberg's Buddha, 210, 241, 242. Omnipresence, 184. Orme, 286. Ovid, 212.

Palm-wine, 125.
Palmyra horse, 156, 323.
Pañchadaçaprakaraṇam, 247.
Pañchatantra, 256.
Pantœnus, ii.
Paraṇar, iii.
Pariah, i.
Parimê' ṇagar, vi.
Parraya caste, i.
Patience, 22.
Penance, 36.
Perfectness, 133.
Personal'ty, 183.

Pincott, F., Pref. vi
Place, 71.
Pleasant words, 15.
Polygamy, 363.
Pope's Indian History, 290, 296.
Poverty, 141, 317.
Power, 68.
Praise of God, 3, 4
Predicates, xix.
Profitless words, 27.
Propertius, 328.
Punarbhava, 243.
Purity, 91.
Puttamittiranâr, xvi.
Pothagoras, 185.

Rain, 4, 5, 189.
Râmânuja Kavirâyar, v.
Râmâyanam, 194, 284, 305.
Religious observances, 34-45.
Renown, 32.
Renunciation, 47.
Resident, 280.
Robinson, Rev. E. J., Pref. iii., 271.
Rost, Dr. R., Pref. vi.
Royalty, 57.

S. Augustine, xv. Sacrifices, 242. Sânkhya Kârikâ, 272. Sarva-darçana-sangraha, 277. Sâvaka, 254. Sceptre, 77-79. Selection, 72, 73. Self-restraint, 19. Seneca, 274. Separation, 159. Sepoys, 289. Shakspere, 191. Shame, 137. Shelley, 293. Sluggishness, 84. Sons, 11. Spies, 82, 270. Spirit (energy), 271. Stokes, H., 277. Suctonius, 287. Sympathy, 209.

Taet, 275, 282. Tâmasa, 272. Tamil, i., xv. - country, 284. Tranôtaram Pillai, xvi. n. Telugu, Intro. xix., xx., 277. Têmpâvani, Pref. v. Tennyson, 188. Tenses, xix., xxi. Terrorism, 79, 268. Theocritus, 322. Time, 69. Tirupati, 209. Tiruvalluvar, i. & Tolkâppiyam, 8.22. Toddy, 125, 305. Touchstone, v. 505. Treachery, 120. Treasure, 287. Trees, v.v. 576, 600. Trench, Abp., xv. True, Knowledge of the, 48. Tyranny, 78.

Unforgetfulness, 76, 265. Unsluggishness, 84, 272.

Vâçûki, x., 205. Valluvar, Intro. i. Varuna, 190.
Vêdânta, 274.
Vêdiyar Orukkam, Pref. v.
Vemana, 205, 215.
Venpâ, xxv., xxvii.
Veracity, 40.
Verb in Tamil pcetry, xix.-xxiii.
Vergil, 185, 289, 316.
Vîraçôriyam, xvi. n., xviii.
Vinson, M. Jules, Pref. iv.
Virtue, Book I. 3.
— domestic, 9-33.
— ascetic, 34.
— strength of, 7.
Vishuu, Intro. iii., 272.
Vishuu-purâṇa, 184, 201.
Vision, 277.

Wan! on women, 124.
Wealth, 104, 287.
Weber, 322.
Wedded love, 159, 324.
Wife, 10, 123, 303.
Wilson, H. H., 184, 192, 201, 27:
Women, 123.
Words, 15.
Work, 278.
World, harmony with, v. 140.